Fideles a I'avenir!

Print
Print

R, president of the National Council of the United Protestant Church of France

Pastor Laurent SCHLUMBERGER
president of the National Council
of the United Protestant Church of France

A deeply evangelical and ecumenical text, which can inspire every Christian church

Bose, 10 July 2013

The message of the pastor Laurent Schlumberger, president of the National Council of the United Protestant Church of
France, delivered at the first national Synod of this church, is a deeply evangelical and ecumenical text, which can inspire
every Christian church.

11 May 2013
Fidéles a I'avenir!

Fréres et soeurs membres du synode national,

Monsieur le Ministre,

Messieurs les parlementaires,

Mesdames et Messieurs les élus, les représentants de la société civile et des cultes,

freres et soeurs d'organisations oecuméniques et d’'Eglises-soeurs, venus d'au-dela des frontieres nationales et
confessionnelles,

fréres et soeurs protestants et protestants évangéliques,
fréres et soeurs venus des paroisses, des Eglises locales, des régions de I'Eglise protestante unie,

Nous sommes samedi. Entre vendredi et dimanche, qui nous rappellent le Vendredi saint et le dimanche de Paques
fondateurs. Nous sommes samedi. Entre I'impasse de la croix, incompréhensible, et des chemins nouveaux encore
impensables.

D’une certaine maniére, I'Eglise se tient la. Dans ce samedi, qui concentre et qui embrasse toute I'histoire humaine.
Dans ce samedi, ou les disciples sont introuvables et ou seules quelques femmes préparent un embaumement — un
embaumement qui finalement n'aura pas lieu.

L’'Eglise est la, dans cet entre-deux, ou tout est comme suspendu. Entre ses espoirs décus et la promesse déja a
'oeuvre. Entre repli amer et confiance possible.

Et il lui faut toujours se laisser convertir a nouveau par I'Esprit du Dieu vivant. Car ce qu’elle croit étre une impasse est
précisément I'ouverture. Ce qu’elle tient pour I'échec final est le début de sa mission.

Samedi, c’est chaque jour, lorsque plus rien ne semble possible aux hommes et que tout est possible a Dieu. Et c'est
pourquoi féter la naissance de I'Eglise protestante unie de France, ce samedi, ne peut avoir qu’un sens : remettre toute
chose au Dieu vivant, nous confier en lui, nous abandonner a la confiance qui prend sa source en lui.

La création de I'Eglise protestante unie, c'est I'affirmation de cette confiance, fondamentale, vitale. Ce n’est pas le fruit
de je ne sais quelle stratégie habile et mGrement calculée. Il ne s’'agirait alors que de cette espéce de fausse confiance,
dont on nous rebat les oreilles, qui s’apparente a la méthode Coué, qu'on invoque dans les salles des marchés
financiers ou dans les écoles de management, qui n’est que la confiance en soi seul, en ses propres forces et capacités,
et donc qui n’est au fond que méfiance a I'égard des autres.

La confiance dont je parle ici, c’est la confiance dont Dieu a fait le choix, une fois pour toutes. Et cette confiance choisie
par Dieu, pour nous c’est une confiance recue, une confiance qui fait vivre, une confiance qui engage.

*

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//images/stories/comunita/notizie/finestra_sul_dialogo/LaurentSCHLUMBERGER.jpg
https://vps.monasterodibose.it//images/stories/comunita/notizie/finestra_sul_dialogo/LaurentSCHLUMBERGER.jpg

C’est une confiance recue.
Si nous sommes ce que nous sommes aujourd’hui, nous le devons d'abord a d’autres.

Bien sir, il ne saurait étre question d’oublier tout le travail patient qui nous a conduits jusqu’'a ce samedi 11 mai. L'effort
a été multiple ; la tache, considérable. [...] Mais si nous avons pu mener ce travail a bien, c’est parce que nous avons
été travaillés, plus encore que nous n'avons travaillé. C'est parce que nous avons « été agis » si je puis dire, plus encore
gue nous n'avons agi.

L’'Eglise protestante unie est un fruit du mouvement oecuménique. En 1910, la conférence d’Edimbourg a appelé a
mettre au premier plan la mission de I'Eglise et a relativiser du méme coup les identités confessionnelles. En 1934, la
déclaration de Barmen a uni des luthériens et des réformés pour affirmer I'autorité ultime du seul Jésus-Christ, face a
I'idolatrie nazie ; avec la séve de I'Eglise confessante, elle a irrigué tout le protestantisme d’aprés-guerre, notamment en
France. En 1948, la fondation du Conseil oecuménique a placé la recherche de I'unité visible au coeur de la vie des
Eglises. En 1962, le concile Vatican Il a montré combien I'espérance oecuménique pouvait rencontrer d’échos au sein
de I'Eglise la plus importante et la transformer, alors que beaucoup la pensaient immobile et immuable. En 1973, la
Concorde de Leuenberg a proposé un modele d'unité fondé non plus sur l'uniformité et la méfiance a I'égard des
originalités, mais au contraire sur la diversité réconciliée.

A travers cette histoire, c’est I'Esprit du Dieu vivant qui est a I'oeuvre. Nous qui étions loin les uns des autres et parfois
méme antagonistes, nous avons été rendus proches. Nous avons fait I'expérience d’'étre réconciliés par le Christ, qui est
notre paix. En lui, Dieu le premier a fait ce choix de la réconciliation. Il a fait une fois pour toutes, et il tisse a nouveau
chaque jour, le choix de la confiance, le choix de la foi. La foi de Jésus-Christ, c’est la foi qui nous est donnée.

C’est pourquoi nous attestons qu'il est bon de faire confiance a l'autre. Nous refusons les postures identitaires. Elles
procédent de la peur et de l'illusion, la peur de l'autre et l'illusion que I'on pourrait exister sans lui, voire contre lui.

C’est vrai entre chrétiens et c’est pourquoi nous confessons que notre Eglise et que toute Eglise, est un des visages —
un des visages seulement — de l'unique Eglise du Christ. Et hous nous réjouissons de la pluri-appartenance ecclésiale
de certains chrétiens, qui manifestent ainsi que I'Evangile déborde les limites confessionnelles et les frontiéres
culturelles.

Nous récusons aussi les postures identitaires dans le champ social. On peut bien sir comprendre les racines de ces
peurs et de ces illusions, des racines parfois bien réelles, et si souvent entretenues et instrumentalisées. Mais on ne
saurait se résigner ni a les laisser se répandre, ni a simplement se désoler de leurs effets néfastes. Nous avons besoin
les uns des autres. Notre société, rongée par la défiance, a besoin de cette hospitalité fondamentale. Est-ce naif de le
dire ? C'est au contraire profondément réaliste. Aucun de nous ne serait ici s'il n'avait été lui-méme accueilli, a sa
naissance et plusieurs fois dans sa vie. Ainsi, si nous sommes appelés a vivre une hospitalité confiante, surtout a I'égard
des humiliés, de celles et ceux que I'on désigne si facilement et a bon compte comme dépendants, incapables, fragiles,
assistés, losers de toute nature, ce n'est pas par devoir ; c’'est par lucidité et par gratitude.

La confiance est toujours d’abord recue. Etant regue, elle peut donner naissance a la gratitude et ainsi a la confiance
partagée. Célébrer la naissance de I'Eglise protestante unie, c’est attester cette confiance recue. Recue de Dieu et
manifestée en Jésus-Christ.

*

Cette confiance recue est, ensuite, une confiance qui fait vivre.

Et jaimerais m’'arréter ici un instant sur les métamorphoses considérables que vit, en ce moment méme, notre
protestantisme, et dont la création de I'Eglise unie est un signe.

Depuis son apparition et pendant cing siécles, étre protestant en France, ce fut ne pas étre catholique. Les protestants
ont constitué une sorte d'alternative ultra-minoritaire au culte dominant. C’'était pour leur malheur, en période de
persécutions. C’'était pour leur fierté, quand ils étaient identifiés du c6té du progrés, de la République ou de la laicité. Et
ce fut une ressource identitaire inépuisable et, au fond, confortable : le protestantisme vivait en quelque sorte appuyé
contre le catholicisme. Il a donc développé une maniéere d'étre Eglise adaptée a ce contexte. Il s’est compris comme un
petit troupeau, pour reprendre une image biblique. Un petit troupeau se serrant les coudes, tissant des solidarités
internes fortes, aimant les marqueurs discrets et perceptibles par les seuls initiés, vérifiant régulierement sa fidélité.
Cette maniere d’'étre Eglise, pertinente alors, lui a permis de traverser les épreuves et les siécles.

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



Mais ce monde a changé. Et méme, il a disparu. Les institutions religieuses sont désormais marginales, les convictions
sont individualisées, les affiliations sont fluctuantes. Depuis 2008, les personnes agnostiques et athées déclarées sont
majoritaires en France. Le catholicisme, bien sOr, mais aussi I'ensemble cumulé des cultes est de plus en plus
minoritaire. Le protestantisme francgais ne peut donc plus exister en s’appuyant contre un autre culte. Il ne faut pas s’en
désoler. C'est ainsi. Et c'est sans doute la chance de trouver une nouvelle maniére d’'étre Eglise, pertinente dans ce
monde-ci.

C’est notre grand défi, pour cette génération : intégrer ce renversement complet de ce que nous avons longtemps été,
pour étre fidéles aujourd’hui et demain a I'Evangile que nous avons recu, a notre maniére de le comprendre et de le
partager. Il s'agit, pour notre protestantisme, de passer de la connivence au partage, de I'entre-soi a la rencontre, d'une
Eglise qui se serre les coudes a une Eglise qui ouvre ses bras. D'une Eglise de membres a une Eglise de témoins.

Cette mutation n'est pas a venir, elle est en cours, nous y sommes déja engagés. De multiples signes le montrent [...]
Ce que nous pouvons percevoir dans toutes ces mutations du petit protestantisme luthérien et réformé francais, des
mutations plus radicales que ce que nous pensons souvent, c’est une confiance a I'oeuvre. Une confiance regue, je l'ai
dit, et une confiance qui fait vivre. Autrement dit : une confiance en demain.

Oui, demain vaut la peine d'aujourd’hui. Demain vaut la joie d'aujourd’hui. Demain vaut I'espérance lucide et active
d’'aujourd’hui. Les mille raisons — sociales, économiques, financiéres, écologiques... — de considérer I'avenir comme
menacant et, pire encore comme illisible, ne sauraient abattre ceci : celui qui en Jésus-Christ a plongé au coeur de la
condition humaine, celui qui a laissé le tombeau vide, celui qui le premier nous fait confiance, nous donne rendez-vous
demain. Il nous y précede et il y vient a notre rencontre.

Célébrer la naissance de I'Eglise protestante unie, c'est attester une confiance recue. C'est attester une confiance qui
fait vivre et qui fera vivre demain. Et c’est pourquoi, c’est attester une confiance qui engage.

*

Une confiance qui engage — et je terminerai par la.

Nous croyons que Dieu aime le monde. Nous croyons méme qu'il... le « kiffe » | Non pas qu'il le « kiffe grave », mais qu'il
le kiffe en grand [...] Et c’est parce que Dieu aime le monde et ses habitants qu’il s’y est fait connaitre comme un
serviteur.

Au coeur de I'Evangile tel que la Réforme le recoit, il y a cette découverte que Dieu vient non pas pour étre servi mais
pour servir. Pour nous servir. En Christ, le Dieu vivant se met a nos pieds. La hauteur ou Dieu se trouve, désormais,
c’est au ras du sol. Quand nos osons nous abandonner a ce service renversant, alors nous éprouvons gque notre vie
entiere est entre ses mains, que ce qui semble humble devient glorieux, que ce qui est faible devient fort. Par amour,
pour rien, par grace, il nous dégage de toute fausse valeur, de tout pouvoir, de toute fatalité. Surtout, il nous dégage du
souci de nous-mémes.

Et c'est d'étre ainsi dégagé de nous-mémes qui nous engage au service des hommes. C'est pourquoi I'Eglise
protestante unie n'a pas sa fin en soi, mais dans un renouveau de sa mission, de son service. C’est le motif pour lequel
elle a été créée. C'est la raison pour laquelle nous sommes ici. La confiance recue de Dieu, cette confiance qui fait vivre,
est une confiance qui nous engage.

Nous voulons donc attester qu'il est bon de servir. Il est bon de servir en s’engageant dans la priere, qui élargit notre vie
aux dimensions de I'amour de Dieu pour le monde. Il est bon de servir en s’engageant dans la diaconie, le service social,
qui nous rend vulnérables aux autres et a Dieu. Il est bon de servir en s’engageant dans le témoignage explicite, qui
séme a tous vents les graines du régne de Dieu. Ce sont la les trois dimensions du service pour lequel Christ nous libére
et dans lequel il nous engage. Et c’est ainsi que nous rendons contagieuse la confiance que nous avons recue et qui
nous fait vivre.

Oui, nous l'attestons, il y a du bonheur a servir les autres, a s’engager pour eux. Pourtant, tout nous pousse a n’avoir le
souci que de soi. Tout, a commencer par la transformation du moindre événement méme intime en spectacle, ou par
I'idéologie du marché quand elle devient une religion qui imprégne tout et qui fait de mes envies la seule mesure qui
vaille. Mais nous croyons — et bien plus : nous éprouvons — qu'il y a du bonheur a servir plus qu'a se servir. C'est le
service qui tisse patiemment la confiance.

Il nous faut le redire d’abord a nous-mémes : construire la confiance est le contraire d'un quiétisme béat ; c’est une
pratique, c’est un effort, c’est une lutte, bien souvent contre soi d’abord et contre la méfiance toujours recommencée
ensuite. |l nous faut aussi partager cette conviction et la rappeler a toutes celles et tous ceux qui exercent une
responsabilité sociale, qu’elle soit politique, en entreprise, médiatique, éducative, que sais-je encore. Et nous pouvons,
précisément a cause de la foi de Jésus-Christ qui nous est donnée, ne pas craindre de nous engager, hous-mémes,
dans le champ de la responsabilité sociale.

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



*

La confiance recue — et que nous affirmons recevoir de Dieu le premier, c’est la le coeur de I'Evangile —, la confiance qui
nous fait vivre, est une confiance qui nous engage. Rendre cette confiance contagieuse, c’est notre vocation. C'est le
sens de la création de cette Eglise unie. C'est le chemin qui lui est ouvert.

C’est pourquoi, ce samedi matin, dans cet entre-deux par lequel I'Eglise repasse toujours, je voudrais, tranquillement
mais clairement, affirmer que ce chemin est ouvert comme un chemin de bénédiction.

Le chemin qui est ouvert devant nous est un chemin de bénédiction, si... Si hous nous y engageons en comptant non
pas sur nos forces propres, mais sur le souffle de Dieu. Si nous délaissons nos identités lorsqu’elles nous entravent,
pour recevoir celle que Dieu nous donne. Si nous osons étre attestataires d’Evangile.

Bien plus, le chemin qui est ouvert devant nous est un chemin de bénédiction, parce que... Parce que si je n'ai aucune
idée de quoi demain sera fait, je sais que Christ nous y accueille et nous y donne rendez-vous. Parce qu’il nous
accompagne, la ou nous sommes, chaque jour.

Et le chemin qui est ouvert devant nous est un chemin de bénédiction, pour... Pour servir les hommes. Pour y rendre
contagieuse la confiance regue de Dieu. Pour bénir, puisque c’est a cela que nous sommes appelés.

Fréres et soeurs, nous pouvons faire monter a Dieu notre reconnaissance quand nous regardons le passé, le passé
dans la longue durée et le passé plus proche qui nous a conduits jusqu’ici. Et désormais, enracinés dans la confiance
recue, la confiance qui nous fait vivre, la confiance qui nous engage, nous sommes appelés a marcher sur ce chemin de
bénédiction.

Désormais, nous sommes appelés a étre fidéles a I'avenir.

Laurent SCHLUMBERGER

president of the National Council
of the United Protestant Church of France

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



