Conclusions of the conference

Print
Print

Bose, 8 September 2012
XX International Ecumenical Conference
read by MICHEL VAN PARYS

L'uomo é veramente il guardiano e il sovrintendente della creazione di Dio buona e bella? La grave crisi ecologica

XX International Ecumenical Conference
on Orthodox spirituality

MAN-CUSTODIAN OF CREATION
Bose, Wednesday 5 - Saturday 8 September 2012

Conclusions read in French by MICHEL VAN PARYS
on behalf of the Scientific committee

L'uomo & veramente il guardiano e il sovrintendente della creazione di Dio buona e bella? La grave crisi ecologica che
tocca la nostra umanita e che va aggravandosi, interpella le chiese cristiane. La comunita di Bose, per questo XX
convegno ecumenico internazionale di spiritualita ortodossa, ha voluto far sua una delle preoccupazioni maggiori e
prioritarie di Sua Santita il patriarca ecumenico Bartolomeo I.

Teologi e storici ortodossi, provenienti da pressoché tutte le chiese ortodosse, ci hanno aiutato a interrogare la loro
tradizione teologica, liturgica e monastica, al fine di trovare degli elementi teologici di risposta e indicazioni di
comportamenti pratici da proporre.

1. Iniziamo ripercorrendo brevemente l'itinerario della nostra riflessione, e rilevando gli elementi che ci sono parsi
significativi per I'approfondimento dei temi di questo convegno.

1.1 Fratel Enzo Bianchi ha anzitutto tracciato a grandi linee un affresco di quello che la Parola di Dio ci insegna sulla
creazione e sul'uomo, sovrintendente del creato. Il mondo, I'universo, € un dono di Dio alluomo, un dono che gli e
affidato. La Parola fatta carne in Gesu Cristo offre la chiave di comprensione del disegno di Dio sulluomo e sulla
creazione: la creazione e voluta da Dio Padre, essa & avvenuta e avviene per mezzo del Figlio, lo Spirito santo la porta a
compimento. La creazione tutta intera tende alla ricapitolazione (anakefalaiosis) nel Verbo incarnato (1Cor 15,28). Ma
Dio abita anche nell'uomo che crede al Figlio salvatore ed € presente alla sua creazione, se ci € permessa l'espressione,
trinitariamente. Il mondo & destinato a divenire il tempio di Dio. Se la creazione canta la gloria di Dio, la vocazione
dell'uomo €& diventare voce della glorificazione universale del Dio creatore.

La Bibbia tuttavia non ignora la tragedia del peccato delluomo, che colpisce e degrada solidalmente sia 'umanita sia la
natura. L'una e l'altra attendono un salvatore. Il passo dell’epistola di san Paolo ai Romani (Rm 8,14-23), piu volte citato
nel corso del convegno, ci rende consapevoli che la creazione attende in gemiti inesprimibili la salvezza delluomo. Essa
aspira alla piena manifestazione dei figli adottivi di Dio, quando il Figlio di Dio verra nella gloria e asciughera ogni lacrima
di sofferenza.

La creazione di Dio € buona e bella nella sua diversita. L'uomo non cessa d'imparare a condividere lo spazio e il tempo
donati da Dio insieme con il suo altro, la donna, e con il mondo animale. Questa condivisione con le co-creature é ferita
mortalmente dalla rivolta del'uomo. Nella Pasqua di Gesu Cristo, nella sua croce, morte e resurrezione, il progetto
d’amore e di comunione, quello che Ireneo di Lione chiama I'economia di Dio verso 'uomo e la creazione, infine si
realizza, piu pienamente che nell’'esistenza paradisiaca. Mirabilius reformasti, tu hai restaurato con maggiore splendore
la tua creatura.

In questa restaurazione “pit meravigliosa”, 'uomo, per Cristo e in Cristo, diventa il “co-operatore” della creazione di Dio.
La prima dimora dell'umano era il giardino del paradiso. La dimora eterna dell'uomo € la Gerusalemme celeste, citta che
discende dal cielo, dono di Dio, e al tempo stesso opera del'uomo salvato, “citta-giardino”.

1.2 1l metropolita loannis di Pergamo e il vescovo Amvrosij di Gat?ina ci hanno entrambi parlato delle ragioni che hanno
portato i patriarcati di Costantinopoli e di Mosca a impegnarsi nella causa della protezione dellambiente naturale e
dell'uomo. Una nozione chiave & apparsa in questo contesto: I'uomo, ed eminentemente il cristiano, deve essere |l
sacerdote della creazione per offrirla a Dio. E colui che unisce nella sua persona la materia e lo spirito; & il legame
vivente tra le creature visibili e invisibili, come recita il Credo niceno-costantinopolitano. Oggi le chiese sono chiamate a
cercare paradigmi e modelli teorici e operativi, ispirati alla tradizione dei padri della chiesa, da proporre a politici e
scienziati. La protezione del’ambiente naturale spetta alla responsabilita umana. E una questione etica. Due certezze

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2012/CEISO2012ITA.jpg
https://vps.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2012/CEISO2012ITA.jpg
https://vps.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5925
https://vps.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5925
https://vps.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5925
https://vps.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=339&Itemid=5925

della fede si profilano a questo livello: & impossibile guarire la terra ferita senza guarire I'anima ferita del’'uomo. L'uomo
deve porre dei limiti alla propria insaziabilita attraverso I'ascesi. Allora, e allora soltanto, I'ethos eucaristico, di cui si &
spesso parlato in questi giorni, potra portare i suoi frutti. L'uomo porta a Dio in offerta cid che Dio stesso gli ha donato, il
frumento e la vite trasformati in pane e in vino (coltivazione e cultura al tempo stesso); per la potenza dello Spirito santo
il pane e il vino divengono il Corpo e il Sangue del Risorto, Figlio di Dio e figlio del’'uomo. Questa comunione d’alleanza
tra Dio e 'uomo ¢ il culmine dell'inabitazione del Dio trinitario nel cristiano e include, attraverso I'uomo, I'intera creazione.
Il culto spirituale (logiké latreia), con il suo pieno realismo corporale, non riguarda soltanto il cristiano, ma include al
tempo stesso tutta la creazione (cf. Rm 12,1-2).

Y

1.3 | padri della chiesa sono stati molto presenti alle nostre meditazioni teologiche sull*uomo guardiano della creazione”.
Il titolo dato alla conferenza su sant’lreneo di Lione rispecchia un aspetto fondamentale del loro sguardo sull’economia
della salvezza: la natura ferita e guarita, nelluomo, e a causa del’'uomo nella creazione tutta intera. Il Figlio, il Verbo
incarnato, & divenuto I'asse, il perno centrale che attira il tempo e lo spazio che lo precedono, ma che al tempo stesso li
proietta verso il loro compimento. Questo stesso compimento € I'arché, il “principio” cristico: non soltanto I'universo
antropocentrico, quanto piuttosto il Cristo Gesu teandrico, e ancora la storia della creazione.

San Massimo il Confessore orchestrera alla sua maniera, piu speculativa, ma non meno penetrante, questa inclusione
della natura, abbandonata alla morte e salvata sulla croce dal sangue del Figlio, nel dramma della salvezza degli uomini.

La bellezza della natura ha stimolato la preghiera dei monaci e delle monache. Tra i padri siriaci sant’Efrem e
sant'lsacco, attraverso l'idea della compassione universale, tra gli spirituali bizantini san Pietro Damasceno, e altri
ancora, hanno lodato e glorificato il Signore, meravigliandosi dinanzi alla bellezza della creazione. Ci ricordano al tempo
stesso che questo sguardo che scopre la bellezza della natura € proprio di un cuore gia purificato dal peccato. Sguardo
dell'asceta e del cristiano purificato dalla luce della trasfigurazione.

1.4 Le celebrazioni liturgiche educano la nostra intelligenza e la nostra sensibilita ad assumere questo medesimo
sguardo, lodando il Dio misericordioso e implorando la sua misericordia su di noi e sul mondo.

Tra le innumerevoli iscrizioni del’'uomo credente che plasma nel suo spazio ambiente la storia della propria salvezza,
abbiamo potuto ammirare la meditazione, o meglio la sinfonia visuale dei monasteri della Moldavia.

1.5 Due tavole rotonde hanno dato concretezza alle nostre riflessioni. La prima, dedicata ai monaci e la creazione, ci ha
mostrato attraverso una serie di esempi storici e contemporanei, come i monaci ortodossi e latini riuscissero a
trasformare e adattare un ambiente inizialmente ostile. Ricordiamo il monastero di Solovki, dei monaci del circolo polare
artico nella penisola di Kola, dei cisterciensi, dei monaci del deserto egiziano, di Siria, di Palestina...

E qui che va ricordato che I'ascesi cristiana & una forza positiva di liberazione del’'uomo. Ci & stato sovente ricordato e Ci
sara modo di approfondirlo. Ascesi fisica ma anche ascesi mentale, come ci ha ricordato il metropolita Filaret di Minsk,
facendo allusione all'inquinamento dei pensieri e degli spiriti.

La seconda tavola rotonda si € concentrata sulla responsabilita etica che incombe alluomo custode della creazione.
L'ascesi & una risorsa classica. Quale parte deve avere non soltanto nella nostra vita personale, ma anche a livello degli
stati e delle istituzioni internazionali?

Ci sono state presentate le riflessioni dei teologi ortodossi contemporanei: lavoro promettente, che deve essere
proseguito in sinergia con gli scienziati, come ci ha mostrato dal dottor Antoine Courban.

1.6 Menzioniamo infine le meditazioni teologiche cosi stimolanti dell'arcivescovo Antonij di Boryspil e di padre John
Chryssavgis, che abbiamo appena ascoltato, cui va aggiunta la conferenza su padre Sergij Bulgakov di Pavel Gavrilyuk,
che rimpiangiamo che non abbia potuto essere tra noi.

2. Dopo questa breve rassegna, permettetemi di proporvi qualche riflessione, che non hanno altro fine se non quello di
stimolare la meditazione e la ricerca ulteriori. Al tempo stesso chiedo la vostra indulgenza per la loro forma ancora
frammentaria e incoativa.

Ci sia concesso allora di indicare qualche suggerimento per ulteriori approfondimenti dei temi del convegno.

2.1 La sacra Scrittura afferma che la disobbedienza del popolo di Dio ai comandamenti provoca la collera divina. Dio
rifiuta alla terra di produrre i suoi frutti (Dt 28). Il castigo di Dio non ha tuttavia altro fine che la conversione del popolo
(Am 4,4-12). “La terra diventera un deserto a causa dei suoi abitanti, questo sara il frutto della loro condotta (Mi 7,13; cf.
Sap 1,18). Ancora, l'ingiustizia che opprime i poveri € all'origine delle catastrofi naturali (Am 8,4-8). In altre parole: la
natura e solidale con I'uomo, soprattutto con i poveri. Abbiamo avuto un’eco di questa convinzione nella memoria del
terremoto a Costantinopoli (26 ottobre). Non va dimenticata questa connessione intrinseca tra degradazione
dell'ambiente e assenza di giustizia verso i poveri.

2.2 L'umano & l'anello che lega la creazione a Dio, un “laboratorio” della comunione cosmica. E il centro d'interesse del
Creatore. Questo dovra aiutarci a non scivolare verso forme d'idolatria della natura. Essa € al servizio della salvezza e
dell’essere dell'uomo; €& solidale alle sue infelicita. Essa & sacra perché puo diventare luogo teofanico, come il roveto
ardente (Es 3). L'uomo, illuminato dal Verbo incarnato, con gli occhi della fede, pud leggere il libro della creazione. Pud

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



leggerlo se & capace di meravigliarsi davanti alla natura (thaumastikbs échein), come si meravigliano i filosofi e gli
scienziati autentici. Evagrio il Pontico riporta che sant’/Antonio il Grande avrebbe detto a dei filosofi pagani che erano
venuti a vederlo, spinti dalla curiosita: “Il mio libro, o filosofi, &€ la natura degli esseri, ed &€ qui presente quando voglio
leggere le parole di Dio” (Trattato pratico 92, sc 171, p. 695).

2.3 | padri hanno illustrato la trascendenza dell’'uomo rifacendosi al paradigma del’'uomo microcosmo. Non & tanto
'uomo a essere una sintesi degli elementi dell’'universo, quanto piuttosto il cosmo & un’espansione del capolavoro di Dio,
'uomo (cf. salmo 8), poiché il Figlio € divenuto uomo e non angelo. Un testo di san Gregorio di Nazianzo bastera a
ricordare quest’intuizione fondamentale dell'antropologia cristiana (ma si veda anche La creazione dell'uomo di Gregorio
di Nissa):

Il Verbo Artigiano organizza un essere vivente composto di due, intendo dire la natura visibile e la natura invisibile: é
'uomo. Trae il corpo dell'uomo dalla materia gia prima creata, e prende in Se stesso una vita che mette nel’'uomo, cioe
un’anima spirituale e un’immagine di Dio; poi quest'uomo, un secondo cosmo, grande nel piccolo, lo mette sulla terra
come un altro angelo, un adoratore formato da elementi diversi, un contemplatore della creazione visibile, un iniziato
della creazione invisibile, un re di cid che & sulla terra, suddito di cid che € in alto, terrestre e celeste, effimero e
immortale, visibile e intelligibile, intermediario tra la grandezza e la bassezza, a un tempo spirito e carne: spirito per
l'azione di grazie, carne per l'orgoglio, 'una cosa affinché viva per sempre glorificando il suo creatore, I'altra perché
soffra e soffrendo si ricordi di sé e sia educato se aspira alla grandezza; e vivendo quaggiu, guidato dalla provvidenza e
in cammino verso un altro mondo, colmo di mistero per essere teso verso Dio, diventi Dio. In effetti, la luce della verita,
misurata di quaggiu, mi porta a desiderare la visione e I'esperienza di uno splendore di Dio che sia degno ci colui che mi
ha legato alla carne, che me ne liberera, e che di nuovo mi leghera a cid che é sublime (Discorsi 38,11).

2.4 Perché abbiamo appena accennato, nel corso di questo convegno, alla creazione invisibile di Dio? Dio crea degli
esseri visibili e invisibili (per noi). Eppure la liturgia ci ricorda costantemente la loro presenza tra di noi. “lo ti canto alla
presenza degli angeli”, prega il salmista. Secondo un’interpretazione comune dei padri, il Figlio € disceso sulla terra per
cercare la centesima pecorella smarrita, 'umanita, e la riporta sulle sue spalle umane tra i novantanove cori angelici. E
opportuno ricordarsi che gli angeli e gli spiriti sono inclusi nel’economia di Dio, anche se i teologi forse fanno fatica ad
accettare che la creazione invisibile assomigli a quelle vecchie carte geografiche su cui era segnato: terra incognita, e vi
erano disegnati animali immaginari. Una lezione di modestia ci viene dagli scienziati, dinanzi ai misteri della natura. San
Gregorio di Nissa ce lo ricorda commentando il salmo 150: “... la piu alta cima dei beni ... Questa cima € la lode di Dio
che si realizza in tutti i santi, come indica I'ultimo salmo con queste parole: ‘Lodate Dio nei suoi santi”. La lode “imita
I'armonia dell’'universo con la varieta e la diversita delle virtl e diviene per Dio ‘uno strumento’ accordato al ritmo di una
melodia”. E ancora, commentando il versetto “Lodate il Signore con cimbali squillanti” (Sal 150,5a), scrive:

In effetti, un tale concorso, intendo dire quello del mondo angelico e del mondo umano, quando la natura umana sara
restituita alla sua condizione originaria, produrra questo dolce suono dell’azione di grazie attraverso l'incontro degli uni e
degli altri e, attraverso gli uni e gli altri, come con gli uni e con gli altri, celebrera dappertutto un inno per rendere grazie a
Dio della sua amicizia verso I'umanita. E questo che mostra, in effetti, il concorso del cimbalo con il cimbalo: un cimbalo
e formato dalla natura sopraterrestre degli angeli, I'altro dalla creazione razionale degli uomini. Ma il peccato ha separato
I'uno dall’altro. E dunque quando I'amicizia di Dio per I'uomo li riavvicinera di nuovo tra loro che i due, di concerto I'uno
con l'altro, faranno risuonare questa lode, come dice anche il grande apostolo: “Ogni lingua confessera nei cieli, sulla
terra e sotto terra, che Gesu Cristo & Signore a gloria di Dio Padre” (Fil 2,11) ... quando tutta la creazione, quella degli
esseri dell’alto e di tutti gli esseri del basso sara accordata in un coro unico, e quando al modo di un cimbalo, la
creazione intelligibile e quella che, oggi, se ne trova separata e divisa dal peccato, produrranno grazie all'accordo delle
nostre voci il giusto suono ... (Sui titoli dei salmi I,ix, 27-28).

2.5 L’ascesi, con le sue dimensioni multiple, &€ apparsa come un imperativo essenziale nella custodia della creazione da
parte dell'uomo. Ascesi personale e ascesi collettiva. Noi sappiamo molto bene, anche se la pratichiamo male, cid che
implica I'ascesi personale, ma ignoriamo pressoché tutto delle regole di un'ascesi comunitaria. Le risposte classiche
dell'ascesi personale e comunitaria a scala ridotta sono la moderazione, contentarsi del necessario, non invidiare il
necessario di cui I'altro ha bisogno, la condivisione ...

Ma la scala della crisi € cambiata. Non €& piu locale o regionale, ma mondiale e globale. Noi sappiamo ormai che i modelli

di sviluppo economico che noi subiamo (e favoriamo) sono insostenibili. La terra & devastata, le ricchezze sono
concentrate, la poverta di tanti uomini e donne sfigura la loro dignita umana.

| teologi dovranno senza dubbio praticare I'ascesi dell’ascolto dei semplici e degli uomini di scienza.

Anzitutto dei semplici. Vorrei raccontarvi la storia che piu di trent’anni fa mi ha raccontato un amico, eminente linguista,
impegnato a studiare le lingue degli indiani dell’Amazzonia.

Un giorno si doveva recare da una tribu a un’altra, attraversando la foresta. La guida indigena, vedendolo affaticato per
la lunga marcia, gli chiese se avesse sete. Alla sua risposta affermativa, si arrampicd su un albero di cocco e ne
ridiscese con una noce. La apri e gli diede da bere. dopo che ebbe bevuto, gli chiese ancora: “Hai ancora sete?”.
Rispose: “Si”. Allora l'indiano sali una seconda volta e gli diede un’altra noce. “Hai ancora sete?”, gli chiese . “No”,
rispose il linguista, e domando a sua volta: “Perché sei salito due volte sull'albero, invece di scuoterlo e farne scendere le

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



noci?”. L'indiano rispose: “Perché chi passera ancora di qui abbia qualcosa da bere”. La grande sapienza dei semplici &
accontentarsi del necessario.

Vi propongo un altro esempio, tratto dai padri del deserto. Neanche i santi dimenticano la vita quotidiana degli uomini. Lo
testimonia questo apoftegma attribuito a san Macario I'Egiziano, cui anche il professor Dimitrios Moschos ha fatto
allusione nella sua relazione:

Una volta Macario I'Egiziano venne da Scete sul monte di Nitria per partecipare all’eucaristia celebrata da abba Pambo.
Gli dissero gli anziani: “Padre, di’ una parola ai fratelli”. Ed egli disse: “Finora io non sono diventato monaco, ma ho visto
dei monaci. Una volta me ne stavo nella mia cella a Scete e i pensieri cominciarono a importunarmi dicendo: ‘Va’' nel
deserto e osserva cid che vedrai la!". Combattei il pensiero per cinque anni, dicendo: ‘Forse viene dai demoni’, ma
poiché il pensiero persisteva, andai nel deserto e la trovai un lago con un’isola nel mezzo e le bestie del deserto
venivano la a bere. E in mezzo ad esse vidi due uomini nudi. Il mio corpo comincio a tremare perché pensavo che
fossero spiriti. Quelli, vedendomi impaurito, mi dissero: ‘Non ti spaventare, siamo uomini anche noi!’. Dissi loro: ‘Di dove
siete? Come siete venuti in questo deserto?’. Dissero: ‘Veniamo da un cenobio e fummo d’accordo sul venire qui
guarant’anni fa. Siamo I'uno egizio e l'altro libico’. Anch’essi fecero domande: ‘Come va il mondo? Scende la pioggia a
tempo dovuto? Il mondo gode della solita abbondanza?’. Risposi loro: ‘Si’, e domandai a mia volta: ‘Come posso
diventare monaco?’. Mi dissero: ‘Se uno non rinuncia a tutte le cose del mondo, non pud diventare monaco’. Dissi loro:
‘lo sono debole e non posso vivere come voi'. E quelli: ‘Se non puoi vivere come noi, rimani nella tua cella e piangi i tuoi
peccati’. Chiesi loro: ‘Quando giunge l'inverno, non avete freddo? E quando viene I'estate, non brucia il vostro corpo?’.
Risposero: ‘Dio ha disposto questo per noi: d'inverno non abbiamo freddo, d’estate il caldo non ci fa del male’. Per
guesto — concluse abba Macario — vi ho detto che non sono ancora divenuto monaco, ma che ho visto dei monaci.
Perdonatemi, fratelli” (Macario I'Egiziano 2).

In ascolto degli uomini di scienza. La teologia non risponde a tutto, pud offrirci una visione giusta dell'uomo, di Dio, della
creazione. Ma noi abbiamo bisogno di uomini e donne che lavorino giorno dopo giorno per trovare risposte alternative e
responsabili alla crisi ecologica. Abbiamo 'umilta di ascoltarli. E indubbiamente uno dei modi dell'ascesi del xxi secolo.

2.6 Avremmo dovuto senza dubbio prestare piu attenzione all’'opera dello Spirito santo. Nell'intertempo tra la
resurrezione del Messia e la sua seconda venuta, lo Spirito compie (teleiolin) I'opera della salvezza che il Padre ha
affidato al suo Figlio. Non & un caso che il grande salmo della creazione (Sal 103 Ixx) domandi I'invio dello Spirito sulla
creazione e sul lavoro degli uomini, affinché li rinnovi. Pud 'uomo essere custode della creazione senza l'assistenza
dello Spirito di Cristo?

2.7 Riprendiamo infine un auspicio gia espresso dal metropolita loannis di Pergamo, all'inizio del convegno. Il servizio
della preservazione e del risanamento dell’'ambiente deve diventare ima diaconia comune delle chiese. Questa diaconia
€ un’opportunita che puo associare le chiese avvicinandole all'umanita sofferente e alla natura sfigurata dal nostro
peccato.

Oggi celebriamo la festa della nativita della Madre di Dio, la santa Vergine Maria. E la prima grande festa dell’anno
liturgico bizantino. Si potrebbe considerare questa festa come il germe, umile e nascosto, che Dio depose nel suo popolo
eletto. Prepara una terra vergine, in cui plasmare il nuovo Adamo, che sara anche il suo proprio Figlio. Lo Spirito santo e
all'opera per edificare a nuova arca dell'alleanza e il tempio che sara il corpo del Messia resuscitato. Le grandi meraviglie
della nostra salvezza, scriveva gia Ignazio d'Antichia, si operano nel silenzio, questa assicurazione € la nostra speranza.
Anche la creazione “nutre la speranza di essere lei pure liberata dalla schiavitu della corruzione, per entrare nella liberta
della gloria dei figli di Dio” (Rm 8,20-21).

Sperare la salvezza di Dio, sperare nelluomo, non é forse questa la testimonianza che i cristiani sono chiamati a dare
insieme al mondo?

Conclusions read in French by MICHEL VAN PARYS
on behalf of the Scientific committee

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



