La Parole de Dieu du Concile au Synode

Imprimer
Imprimer

POMPEO PIANEZZOLA, Livre d’or

Lettre aux amis
De méme que I'événement pascal, destiné a tous, ne s’est pas imposé, mais qu'il s'est offert, de méme en est-il de

la Parole qui témoigne de cette annonce

Chers amis, chers hétes, et vous qui nous suivez de loin,

En ces jours ou la célébration de la Pentec6te nous a rappelés que le souffle de I'Esprit a rendu les apbtres capables de
faire entendre et comprendre les merveilles de Dieu dans tous les langages et dans toutes les cultures de la terre, la
coincidence entre certains événements actuels nous offre une précieuse occasion de réfléchir sur une des acquisitions
les plus fécondes du concile Vatican Il pour de I'Eglise catholique: la redécouverte de la valeur propre de I'Ecriture dans
la vie ecclésiale. Aprés la publication du lectionnaire des dimanches, lI'automne dernier, la nouvelle traduction italienne
de la Bible est en effet parue ces jours: voulue par la Conférence épiscopale italienne, elle remplacera le texte en usage
depuis 1971; par ailleurs, au mois d'octobre prochain — juste cinquante ans apres I'élection d'Angelo Roncalli comme
évéque de Rome et pape -, se tiendra I'assemblée générale du Synode des évéques consacrée a « La Parole de Dieu
dans la vie et la mission de I'Eglise ». Il vaudrait alors la peine que les travaux des péres synodaux soient précédés et
accompagnés non seulement par la priere et l'invocation de I'Esprit de la part de toutes les communautés chrétiennes,
mais également par une relecture du chemin que la Parole de Dieu a parcouru a lintérieur de I'Eglise durant ces
décennies et, de maniére symétrique, des routes que I'Eglise a empruntées par obéissance a la Parole.

Télécharger la Lettre aux amis no 46 (version italienne)

N'oublions pas , en effet, que la Constitution dogmatique que le concile Vatican Il a consacrée a la Révélation divine (Dei
Verbum) attribue & la Parole un rdle d'unité dans les domaines essentiels de la vie de I'Eglise: dans la liturgie, les
Ecritures « font résonner ... la voix du Saint-Esprit » et par elles « Dieu vient ... & la rencontre des ses enfants et entre en
conversation avec eux » (DV 21); la prédication « doit étre nourrie et modelée par la sainte Ecriture » (ibid.); la théologie
doit se baser « sur la Parole de Dieu comme son fondement pérenne » et I'étude de I'Ecriture doit &tre « comme I'ame de la
théologie » (DV 24); la vie quotidienne des fidéles doit étre marquée par la fréquentation assidue et orante de I'Ecriture
(DV 25). Cette centralité de I'Ecriture dans I'Eglise vise « & apprendre I'éminente connaissance de Jésus Christ » & travers
l'assiduité avec lui. En effet, « ignorer les Ecritures c'est ignorer le Christ » (ibid.). Or puisqu'on ne trouve pas un livre, au
cceur de I'Ecriture, mais la personne vivante de Jésus Christ, la Bible elle-méme se présente comme un livre qui exige
une interprétation permettant la rencontre avec le Christ, Parole définitive de Dieu a I'humanité.

Comment oublier ce que ces paroles ont signifié€ — et en particulier la priere, la réflexion, le débat et la communion
ecclésiale qui les ont engendrées — dans les réalités ecclésiales locales? Comment ne pas se souvenir, sans nostalgie
mais avec une profonde gratitude, de ce souffle d'une nouvelle Pentecdte qui traversait les paroisses des villes et des
campagnes un peu partout: pouvoir écouter la parole de Dieu proclamée dans sa propre langue, en connaitre un choix
abondant et articulé de passages tant de I'Ancien que du Nouveau Testament, pouvoir accéder librement a la traduction
de la Bible tout entiére, pouvoir interroger I'Ecriture sur ce qui tient & cceur dans la vie de foi et, plus encore, pouvoir se
laisser interroger par la Parole de Dieu dans les choix quotidiens de I'existence... Des groupes plus ou moins informels
se multipliaient, qui se retrouvaient pour lire et comprendre les textes bibliques, des revues voyaient le jour, ainsi que
des publications visant a aider les prétres, mais également les responsables du catéchisme, les animateurs et les agents
pastoraux, a combler leurs lacunes dans le domaine biblique. Et combien de croyants ont appris, précisément durant ces
années-la, a se servir de ces richesses redécouvertes pour alimenter leur priére personnelle a travers la pratique de la
lectio divina et une familiarité renouvelée avec la liturgie des heures!

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//images/stories/Qiqajon/parolapp.jpg
https://vps.monasterodibose.it//images/stories/Qiqajon/parolapp.jpg
https://vps.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=
https://vps.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=
https://vps.monasterodibose.it//index.php?option=com_content&task=view&id=1002&Itemid=

Oui, le concile et la saison ecclésiale qui en est issue ont marqué le retour, aprés un trop long exil, de la Parole de Dieu
dans le quotidien de I'Eglise; on a alors redécouvert que la Bible est le livre d'un peuple et destiné & un peuple: c'est un
héritage, un « testament » livré aux lecteurs-destinataires qui succedent aux auteurs en actualisant dans leur propre
histoire et dans leur vie I'histoire du salut dont témoigne le texte écrit. On a repris conscience que, grace a l'action
vivifiante de I'Esprit, la Parole de Dieu peut résonner dans I'assemblée réunie et devenir fondement de I'action liturgique.
De cette maniére, dans la liturgie, et en particulier dans la liturgie eucharistique, se produit la résurrection de I'Ecriture en
Parole: lire I'Ecriture dans le contexte liturgique signifie dés lors étre introduit dans la dynamique pascale.

En méme temps, l'accés plus fréquent & I'Ecriture et la progressive familiarité avec elle, acquise durant ces décennies,
ont mis en évidence aussi la nature « plurielle » de la Bible: une bibliotheque de livres différents, composés a des
époques et dans des lieux divers, écrits en trois langues distinctes et caractérisés par des genres littéraires variés, un
ensemble de textes qui apparait au premier abord distant du monde culturel du lecteur actuel et qui laisse transparaitre
une altérité stimulante. En effet, comme dans une relation entre personnes, il s'agit d'abord de connaitre l'autre, de
I'écouter, de savoir son passé, de discerner sa volonté et son désir pour pouvoir entrer avec lui dans un dialogue
constructif et le rencontrer en vérité, en évitant de le phagocyter ou de se laisser absorber par lui; de méme, face au
texte biblique, il est une série de pas qui rendent possible une rencontre féconde et préservent de la manipulation de la
Parole.

C'est peut-étre précisément dans cet horizon que l'on peut saisir combien le chemin entrepris a partir du concile se
réveéle irréversible: le croyant, accompagné et aidé dans son contact tout personnel avec I'Ecriture, en découvre la valeur
vitale, parvient a la percevoir comme une Parole qui lui est adressée a lui-méme, comme pain de vie pour sa propre
existence quotidienne. Une connaissance intime nait, qui implique I'étre humain tout entier — ame, corps et esprit — et
non seulement ses facultés intellectuelles, et 'améne progressivement a se conformer a la volonté de Dieu et a devenir
a son tour « parole » de Dieu proclamée & travers la vie. L'Ecriture en effet, qui est une « lettre de Dieu aux hommes »
pour reprendre une expression des péres de I'Eglise, est donnée pour étre vécue, pour qu'on y obéisse: vivre la parole
devient ainsi un critére d'interprétation pour comprendre I'Ecriture, qui se dévoile a nous de maniére différente lorsqu'elle
est vécue ou lorsqu'elle est simplement lue ou étudiée. Oui, la compréhension du « c'est écrit » tend a devenir histoire de
la sainteté: voila le passage que les peres conciliaires ont aidé a accomplir; il constitue, alors comme aujourd'hui, le
passage pascal de la page a la vie. Et les énergies vitales qu'une telle approche de I'Ecriture dégage dans le croyant et
dans la communauté chrétienne sont telles qu'elles irradient tout le corps ecclésial des dons de I'Esprit et qu'elles le
rendent capable d'un témoignage authentique et crédible dans la compagnie des hommes.

De méme que I'événement pascal, dans lequel est inscrit le salut universel, ne s'est pas imposé a tous, mais qu'il s'est
offert, de méme en est-il de la parole qui communique et témoigne cette annonce. La puissance de I'amour, toujours
respectueuse de la liberté de l'autre, posséde l'efficacité propre du don. Et le don, comme I'amour, n'est jamais neutre,
méme lorsqu'il est refusé! Comme on répond a I'amour par I'amour, ainsi répond-on au don par la gratitude et en entrant
dans la méme logique du don. Et méme face a celui qui le refuse, I'amour ne cesse d'étre amour, et continue a s'offrir,
de maniére unilatérale! Il maintient ainsi ouverte la voie du salut pour tous les hommes.

C'est cette voie que le concile a voulu faire redécouvrir par la « médecine de la miséricorde »; et c'est sur cette voie que
nous sommes appelés a marcher jour apres jour, en gardant la Parole comme lampe pour nos pas.

Lee prieur et les fréres et sceurs de Bose

Bose, 11 mai 2008
Pentecbte

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



