Warning:

getimagesize(images/ospitalita/convegni/convegni_spiritualita_ortodossa/2014 beati_i_pacifici/14 09 _06_slideshow/09 1

failed to open stream: No such file or directory in

/home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Warning:

getimagesize(images/ospitalita/convegni/convegni_spiritualitd_ortodossa/2014_beati_i_pacifici/14_09_06_slideshow/09_1

failed to open stream: No such file or directory in

/home/monast59/public_html/plugins/content/multithumb/multithumb.php on line 1563

Conclusions du comité scientifique

Imprimer
Imprimer

Multithumb found errors on this page:

There was a problem loading image
'images/ospitalita/convegni/convegni_spiritualita_ortodossa/2014 beati i pacifici/14 09 06_slideshow/09
There was a problem loading image

'images/ospitalita/convegni/convegni_spiritualita_ortodossa/2014 beati i _pacifici/14 09 06_slideshow/09

XXlle Collogue oecuménique international
de spiritualité orthodoxe

HEUREUX LES PACIFIQUES

Bose, mercredi 3 - samedi 6 septembre 2014
en collaboration avec les Eglises orthodoxes

Conclusions prononcées par Michel Van Parys au nom du Comité scientifique

Lorsque la communauté monastique de Bose, il y a un an, au vu des atrocités commises par la guerre civile en Syrie, a
choisi comme théme de ce XXlle Congrées de spiritualité orthodoxe « Heureux les artisans de paix, car ils seront appelés
fils de Dieu », elle ne pouvait prévoir I'urgence dramatique des derniéres semaines et des derniers jours au Proche et au
Moyen-Orient, en Ukraine, et ailleurs encore.

On éprouve une géne extréme, cent ans aprés le génocide arménien suivi de tant d’autres au XXe siécle, de parler de
paix, de constater I'impuissance qui nous saisit face aux souffrances de tant d’enfants, de parents, de grands-parents.
Comment parler ? Mais comment ne pas parler, réfléchir et prier ? C'est ce que nous avons fait ensemble en nous
mettant sous le regard du Christ Jésus, notre paix.

J'essaierai, en guise de conclusion, de relever quelques lignes de force de nos échanges, et de suggérer quelques
points qui mériteraient des approfondissements ultérieurs.

1. Plusieurs conférences ont amorcé une réflexion théologique et anthropologique sur la violence subie et infligée
d’'aprés I'Ecriture Sainte, et plus spécifiquement les Psaumes et I'Evangile selon Jean (voir E. Bianchi, La violenza e Dio,

| 14 C

| 14 C

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/fr/hospitalite/colloques/colloques-spiritualite-orthodoxe/2014-heureux-les-pacifiques
https://vps.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/fr/hospitalite/colloques/colloques-spiritualite-orthodoxe/2014-heureux-les-pacifiques
https://vps.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/fr/hospitalite/colloques/colloques-spiritualite-orthodoxe/2014-heureux-les-pacifiques

Milan 2013).

Nous n’ignorons pas que le christianisme, depuis les Lumiéres, comme le judaisme et I'islam, sont accusés d’intolérance
(voir B. Caseau, « Christianisme et violence religieuse. Le débat historiographique », dans Chrétiens persécuteurs.
Destructions, exclusions, violences religieuses au Ve siécle, éd. par M. F. Basler, Paris 2014, p. 11-26).

Nous ne pouvons éluder la question. On a cité I'interprétation allégorique pratiquée par la majorité des Péres de I'Eglise.
Elle montre, pour le moins, que I'Eglise primitive était pleinement consciente du probléme, et a développé une exégése
qui transposait la violence physique au niveau du combat spirituel du chrétien contre le prince de ce monde, le diable,
pére du mensonge et homicide (voir Jn 8,44).

Mais nous pourrions peut-étre aussi proposer aujourd’hui au peuple de Dieu cette tradition patristique complémentaire,
celle de la typologie messianique des Psaumes, qui I'insére dans I'histoire du salut. Ne pourrions-nous pas chercher
ensemble, Eglise encore divisées, une interprétation « christique » des Psaumes, de la violence qui parcourt la Bible, du
meurtre d’Abel par son frére Cain & la guerre totale eschatologique dont nous parle le livre de I'’Apocalypse (Ap 12;
19,11-ss ; 20) (voir Michel Van Parys, « Pour une lecture christique commune de la Bible », dans Irénikon 2013).

Saint Jean le théologien nous certifie que Jésus, le Christ, a vaincu le mal et la mort par I'agapé, I'amour (« Il les a aimés
jusqu’au bout, ou a I'extréme » : Jn 13,1). Donnons un exemple. Le psaume 4, verset 5, peut se traduire de I'hébreu : «
Lutter pour ne pas pécher, mais garder le silence. » La Septante traduit : « Mettez-vous en colére, mais ne péchez pas »
((Irascimini et nolite peccare). La colére est |a, impulsion nécessaire de I'agressivité. Mais le Seigneur Jésus nous donne
a plusieurs reprises I'exemple d'une indignation, d’'une colére qui n'a d'autre but que de briser I'hypocrisie ou
I'endurcissement du cceur, personnel ou communautaire.

Soit dit en passant : les anciennes traductions grecques et latines de la Bible ont déja commencé la relecture du texte
hébreu. Interprétation infinie, qui incombe a chaque génération chrétienne. Interprétation qui sache faire son profit de
tout ce que les sciences humaines peuvent apporter a la compréhension de la parole de Dieu.

Les récits bibliques et les Psaumes reflétent la pédagogie de I'Esprit Saint. lIs parlent de la patience de Dieu qui nous
conduit par la main de la ou nous sommes, pour nous faire entrer pas a pas dans le salut qu'il nous offre gratuitement
dans et par le Verbe incarné. lls nous parlent tout autant, sinon plus, de notre endurcissement (voir Ps 95), de notre
résistance a cette offre de salut, personnelle et communautaire. Les paroles « violentes » nous redisent sans cesse le
chemin que nous avons a parcourir : du refus du frére au pardon des ennemis. Nommer nos passions, nos sentiments
de haine, nos désirs, est déja une thérapie. Nommer, c’est les exorciser, les discerner, les guérir. Il est bon de nommer
les abimes du cceur humain pécheur. La Bible nous aide & en prendre conscience.

2. Les Péres de I'Eglise ont exploré la richesse de la paix, don de Dieu, en Christ, et par le Christ ressuscité. Le Christ
Jésus « nous laisse la paix, nous donne sa paix, ne la donne pas comme le monde la donne » (voir Jn 14,27).

La paix a sa source en Dieu, Pére, Fils et Saint-Esprit. Pour nous, elle a le visage du Fils incarné, Serviteur souffrant,
doux et humble de coeur, qui reviendra comme juge des vivants et des morts. La paix (recue) avec Dieu, réconciliation
entre les anges et I'humanité, doit régner dans les Eglises de Dieu, entre les Eglises, et dans le coeur des croyants.

(a) Les Péres ont été attentifs surtout & la paix intérieure, celle des coeurs. Quelle est la synergie du baptisé avec la
grace ? Comment se fait le lent labeur de la metanoia ? Avec un grand réalisme, ils ont reconnu que les vertus de I'ame,
toujours avec l'aide du Saint-Esprit, acheminent vers I'amour, préparent la déification. lls ont utilisé avec discernement
les outils que mettaient a leur disposition les traditions philosophiques non-bibliques pour enseigner le chemin de
I'amour, qui rayonne la paix, et pour fournir les « armes » contre ce qui entrave la croissance de I'agapé : orgueil, mauvais
désirs... (voir Mt 15,19-20).

(b) La paix, don du Christ et fruit du Saint-Esprit (voir Ga 5,22), doit se manifester dans et par I'unité de I'Eglise et des
Eglises. Nous avons entendu ce qu’en ont écrit saint Clément de Rome et saint Irénée de Lyon. Retenons comme une
guestion posée a nous aujourd’hui cette petite phrase de I'évéque de Lyon au pape Victor de Rome : « Le désaccord sur
le jeGne confirme notre unanimité dans la foi » (voir Eusébe de Césarée, HE 24,12-13)

Comme pour la Sainte Ecriture, la doctrine des Péres de I'Eglise doit étre recue par chaque nouvelle génération de
croyants.

Nous serait-il permis d’élargir I'affirmation de saint Irénée en proposant ceci : le désaccord sur les observances et la
diversité des formulations théologiques confirment notre unanimité dans la foi ? Nous savons qu’au Synode de 362 a
Alexandrie, saint Athanase lui-méme I'a confirmé : la diversité des formulations théologiques est Iégitime si la confession
de foi concorde unanimement.

(c) A plusieurs reprises on a cité, presqu’en passant, saint Basile le Grand. Les dissensions dans I'Eglise du Christ ont
été sa grande souffrance. Plus que d'autres Péres, il a travaillé pour la paix et I'unit¢ de I'Eglise, il y a réfléchi
inlassablement. Retrouver la paix et I'unité de I'Eglise, pour laquelle le Seigneur Christ a versé son sang sur la croix, ne
peut se faire qu’'a une seule et unique condition : 'obéissance intégrale des Eglises et des croyants a la Parole de Dieu.
Quand il parle de 'amour refroidi (voir Mt 24,12), il parle de notre désobéissance a la Parole de Dieu. Ecoutons un extrait
d’une lettre & 'Eglise de Tarse :

Ce gu’'est le bien de la paix, qu’est-il besoin de le dire a des fils de la paix ? Puisque donc cette grande chose, admirable
et digne d'étre ardemment recherchée par tous ceux qui aiment le Seigneur, est désormais en danger d'étre réduite a un
vain nom, parce gque « l'iniquité s’est multipliée en raison du refroidissement que subit désormais la charité chez le grand
nombre » (Mt 24,12), j'estime qu’il convient & ceux qui servent le Seigneur en toute sincérité et vérité d’avoir comme
unique but de leurs efforts de ramener a I'unité les Eglises divisées entre elles par tant de fraction et de tant de fagons...
Rien n'est autant le propre du chrétien que de travailler a la paix ; aussi le Seigneur nous a-t-il promis pour cela une trés

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



grande récompense (c’est-a-dire étre fils de Dieu : voir Mt 5,9) (Saint Basile le Grand, Lettre 114 a Cyriacos de Tarse et
a ses fidéles, dans Saint Basile, Lettres, t. 2 (éd. par Y. Courtonne), Paris 1961, p. 17-18).

3. Quel est le lien entre I'unité de I'Eglise et la paix dans notre monde ? Il nous est apparu que ce lien existe, qu'il est
méme étroit. Le lien de la paix peut et doit apaiser les conflit et les guerres dont ’humanité est victime.

Les Eglises portent une lourde responsabilité dans la promotion de la paix en ce monde.

(a) La Divine liturgie recele une immense richesse a cet égard. Inlassablement elle redit le don de la paix que lui donne
le Seigneur ressuscité. Aussitdt aprés la bénédiction du Régne de Dieu, Peére, Fils et Saint-Esprit, I'assemblée
eucharistique est invitée a « prier le Seigneur dans la paix ». Paix avec le frére, aussi avec celui qui a quelque chose
contre nous. Paix entre nous. Paix entre les Eglises de Dieu. Paix pour le monde. C’est |a une possibilité de catéchése
de la paix a partir de la Divine liturgie qui devrait certainement inspirer la prédication des pasteurs.

N’y aurait-il pas lieu aussi d’enlever, ou de ne plus utiliser, des livres liturgiques les anathémes contre les saints d’autres
Eglises ? Pensons aux anathémes contre le pape Léon ou contre Sévére d’Antioche. Peut-étre avaient-ils une certaine
utilité pastorale a une époque donnée, mais ne nous enferment-ils pas dans une identité ecclésiale exclusive ?

(b) Nos Eglises ont toute accepté, quand elles en avaient la possibilité, la « coercition », le recours a la violence, avec ou
sans l'appui du «bras séculier », pour réprimer I'hérésie ou la formulation dogmatique différente. La politique a
abusivement utilisé I'Eglise, les Eglises, de méme que les Eglises ont abusé de leur influence dans la société. Quelle
symphonie entre I'Eglise et 'autel, dans le respect de ce qui reléve de Dieu et de ce qui reléve de César ?

Permettez-moi de raconter a ce sujet une expérience personnelle. Il y a longtemps déja, j'avais étudié les acte et
I'histoire des conciles d’Ephése (431) et de Chalcédoine (451). Javais retenu que le patriarche Flavien de
Constantinople était mort & la suite des mauvais traitements que les moines coptes lui avaient infligé au synode
d’Ephése en 449 (le fameux latrocinium de I'historiographie chalcédonienne). Lorsque jai visité pour la premiére fois le
monastere de Saint-Macaire a Scété, on m'a invité a vénérer les reliqgues de I'évéque Macaire, mort a la suite des coups
et blessures infligés par les moines chalcédoniens. Ce fut une chose salutaire. Je ne puis qu'espérer que l'un et l'autre
récit relévent de la légende. Mais ces deux récits en disent long sur la construction et la perpétuation dans la mémoire
des Eglises des torts subis de la part de I'autre Eglise en oubliant le tort infligé par la propre Eglise.

(c) La question qui nous est posée, et elle reste actuelle, est celle de la responsabilité de nos Eglises et en particulier de
leurs pasteurs et théologiens, de dé-construire par une catéchése irénique les images, factice ou irréelles, de l'autre
Eglise (Feindbilder).

Comment dé-construire ces images faussées ? Certainement par I'écoute du récit des souffrances communautaires et
personnelles de l'autre. Ensuite par le travail humble et patient de I'investigation historique. Enfin par la metanoia, en
assumant le passé de « coercition » morale ou physique pratiquée par une Eglise ou une nation. Reconnaitre ce passé
comme mien purifie notre mémoire, et nous conduit a demander pardon. Ne serait-ce pas la une des formes de I'amour
des ennemis qui tenait tant a coeur a saint Silouane de I'Athos ?

Un premier pas dans cette direction serait de renoncer a réactiver la mémoire des blessures du passé. Il ne s’agit pas de
les nier, car les blessures cicatrisées du Corps ressuscité de Jésus demeurent. Les Eglises nous ont semblé appelées a
discerner «les esprits qui sont dans l'air » (Ep 6,12), a ne pas se laisser séduire par la propagande idéologique et
manipulatrice de I'opinion publique, a transcender les passions nationalistes ou identitaires.

Nos Eglises sont appelées a devenir des « ateliers de la paix de Dieu », a chercher avec impatience de se purifier pour
recevoir de leur Seigneur le don de l'unité. Il s’agit Ia de la condition nécessaire de la crédibilité de leur témoignage de
I'amour de Dieu et de la paix qu'il leur donne. « Qu'ils soient un en nous, pour que le monde croie » (Jn 17,21).

4. Nous n'avons pas encore parlé des témoins de la paix.

Les saint, canonisés ou pas, confortent notre espérance : nous aussi, nous pouvons devenir des « artisans de paix » (Mt
5,9). Devant nos yeux, sept radieuses figures de « pacificateurs » ont été évoquées : saint Francois d’Assise, saint Nerses
de Lambron, saint Silouane du Mont Athos, le péere Stéphane Zankov, le pére André Scrima. Il faut ajouer a ceux-la
Nikolaj Nepluev dont la fraternité a fait « s’'embrasser la justice (sociale) et la paix » (voir Ps 84,11).

Last but not least le patriarche Athénagoras, a qui nous devons tous une immense gratitude. Il a été artisan de paix avec
Paul VI en levant les anathémes entre 'Eglise de Rome et I'Eglise de Constantinople. En 2015, le 7 décembre, il ya aura
cinquante ans de cela. | have a dream... Pourquoi ne pas canoniser I'an prochain le pape Paul VI a Rome et le
patriarche Athénagoras au Phanar, le méme jour ? Ce serait un signe que leur autorité sainte continue de porter le fruit
de I'Esprit, la paix, dans nos Eglises. L’espérance ne décoit pas.

5. Concluons par une histoire des Péres du désert. Elle nous parle des humbles « artisans de paix » qui, a leurs risques et
périls, continuent d’espérer et d’agir. Elle nous donne a réfléchir :

Un ermite plein de discernement désirait habiter aux Kellia et ne trouvait pas sur le moment une cellule. Or il y avait a cet
endroit un ancien qui avait une cellule isolée ou il demeurait. Il I'appela et lui dit : « Habite ici en cet endroit tant que tu
n'auras pas trouvé une cellule », puis il s’en alla. Des gens vinrent trouver I'ermite comme l'on va aupres d'un étranger
pour en tirer profit, et il les accueillait.

L’ancien qui lui avait donné la cellule commenca a le jalouser et a médire de lui : « Moi, disait-il, j'ai vécu ici de nombreuse
années dans une grande ascése et personne ne vient chez moi. Celui-la n’est ici que depuis quelques jours et combien
vont & lui ! » Il dit & son disciple : « Va lui dire : Eloigne-toi d'ici car jai besoin de la cellule. » Le disciple alla lui dire : « Mon
abba te demande comment tu vas. » L'ermite lui dit : « Qu'il prie pour moi car j'ai mal a I'estomac. » En rentrant, le frére
dit a 'ancien : « Il dit : J’ai une cellule en vue et je m’en vais. » Deux jours aprés, I'ancien lui fit dire : « Si tu ne t'éloignes
pas, je viens avec un baton et je te chasse. »

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



Arrivé chez I'ermite, le frére lui dit : « Mon abba a appris que tu étais malade. Il s’en afflige beaucoup et m’envoie prendre
de tes nouvelles. » L'autre lui dit: « Dis-lui que je vais bien mieux grace a ses priéres. » Il alla donc dire a I'ancien : «
Attends jusqu’a dimanche et je m’en vais par la volonté de Dieu. »

Le dimanche arriva et I'ermite ne s’en allait pas. L'ancien prit un baton et partit pour le battre et le chasser. Son disciple
lui dit: « Je pars en avant, de peur que des fréres ne se trouvent la-bas et ne soient scandalisés. » Il partit donc en
courant et dit a I'ermite : « Mon abba vient te réconforter et temmener dans sa cellule. » En apprenant la charité de
I'ancien, I'ermite sortit & sa rencontre et, se prosternant de loin devant lui, il dit : « Je viens vers ta sainteté, Pére, ne te
fatigue pas. »

Alors Dieu, qui voyait la fagon de faire du jeune moine, toucha le coeur de son abba qui jeta le baton et courut embrasser
I'ermite. Il 'embrassa donc et 'emmena dans la cellule, comme s'il n'avait rien dit. L’ancien dit a son disciple : « Tu ne lui
as rien dit de ce que je t'avais dit ? » — « Non », répondit I'autre. L'ancien en fut tout heureux. Il comprit que ceci était d0 a
la jalousie de 'Ennemi et laissa I'ermite en paix. Pui il tomba aux pieds de son disciple et lui dit: « C'est toi qui es mon
pére , et moi ton disciple, car nos &mes a nous deux ont été sauvées par ta facon de faire. » (Apophtegmes des Péres
du désert, N 451).

Al

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4


https://vps.monasterodibose.it//images/ospitalita/convegni/convegni_spiritualità_ortodossa/2014_beati_i_pacifici/14_09_06_slideshow/09_14_09_06_CEISO_14_27.jpg
https://vps.monasterodibose.it//images/ospitalita/convegni/convegni_spiritualità_ortodossa/2014_beati_i_pacifici/14_09_06_slideshow/09_14_09_06_CEISO_14_27.jpg

