Conclusions du colloque

XXIVe Colloque cecumeénique international de spiritualité orthodoxe
MARTYRE ET COMMUNION Monastére de Bose - 7-10 septembre 2016

Prononcées par Luigi d’Ayala Valva au nom du Comité scientifique

Introduction

« Martyre et communion » : le XXIVe Colloque de spiritualité orthodoxe qui se conclut, prolongeant les discussions
entamées ces derniéres années, a cherché a réfléchir sur ces deux concepts fondamentaux de la foi chrétienne et sur
leurs rapports réciproques. Plus que sur le martyre comme tel, nous avons entendu nous interroger sur les potentialités
de communion et sur les horizons acecuméniques du martyre chrétien. Comme comité scientifique, nous n’'avons pas
voulu suggérer une définition univoque du martyre ou de la communion, en laissant les intervenants libres d’en souligner
les différents aspects et les multiples dimensions, tout comme les diverses relations possibles entre les deux concepts.
Je pense que la richesse, la profondeur et la complexité de la thématique a émergé des conférences. Les différentes
définitions de martyre qui ont été offertes s'intégrent les unes les autres, en convergeant sur I'essentiel : le martyre est
avant tout un témoignage rendu au Christ (qui est lui-méme le premier Témoin), un témoignage a la vérité de I'amour
miséricordieux de Dieu pour les humains, que Jésus est venu révéler et qu'il a vécu jusqu’au don de soi sur la croix. En
ce sens, le martyre est avant tout une question d’amour et de vie, non de sang et de mort. Par ailleurs, la dimension de
la communion liée au martyre est avant tout le fruit de la communion intra-trinitaire, du Dieu qui témoigne de soi comme
du Dieu d’amour ; puis c’est une communion personnelle vécue par le martyr avec le Christ ; enfin c’est une communion
qui se répercute, comme semence féconde, en faveur du corps du Christ tout entier, 'Eglise, et de toute I'humanité.

A partir de ce que nous avons écouté, je voudrais offrir quelques réflexions qui tentent de faire émerger les défis que le
theme du martyre et de la communion pose aux chrétiens de notre temps.

Reconnaitre le martyre de 'autre

Pour parler de martyre aujourd’hui, nous sommes appelés avant tout a un acte de reconnaissance. S'il est vrai, comme
le disait le patriarche Irénée de Serbie dans son beau message, qu'aujourd’hui la famille chrétienne considérée
globalement est de fait divisée en deux groupes — ceux qui subissent le martyre a cause de la foi et ceux qui se trouvent
a vivre encore « en sécurité » —, nous qui, pour la plupart, appartenons a ce dernier groupe, dans les Eglises
européennes, sommes appelés avant tout a reconnaitre le signe visible, le témoignage offert, au prix d’énormes
souffrances, de la part d'innombrables freres qui portent comme nous (et avant nous) le nom de chrétiens. Les paroles
fortes prononcées au début de notre colloque par le patriarche Jean d’Antioche doivent nous faire réfléchir : « Nos
chrétiens d'Orient cherchent aujourd’hui quelqu’un qui préte attention a leur cri, mais ils ne le trouvent pas ! » La
reconnaissance des souffrances de nos fréres doit se traduire en une solidarité concréte, qui peut nous ramener a la
conscience que nous sommes faisons partie d'un « corps » unique. Nous pouvons en effet nous reconnaitre membres les
uns des autres seulement si nous souffrons et nous réjouissons ensemble, comme le dit I'Ap6tre (voir 1Co 12,26), faute
de quoi le corps du Christ et la reconstitution de son unité restent une idée théorique. Ce partage des joies et des
souffrances, comme le disait le prétre russe Aleksandr El'chaninov, constitue le critere fondamental de la catholicité et de
I'appartenance ecclésiale (« si nous n’avons pas ces sentiments, nous ne sommes pas dans I'Eglise ! »[1]).

Dans ce partage se produit un réel échange de dons entre celles qui sont aujourd’hui les Eglises martyrs et les autres
Eglises, qui sont matériellement plus sdres mais qui sont souvent bien plus faibles spirituellement : comme au temps de
I'apbtre Paul, quand les Eglises provenant des nations soutenaient par leur collecte les pauvres de I'Eglise de
Jérusalem, conscient d’avoir recu de leur part le don de la foi et du témoignage de I'Evangile (voir Rm 15,26-27), ainsi
nous sommes appelés aujourd’hui a nous comporter nous-mémes, conscients que nos freres rendent témoignage
également pour nous et a nous : tandis que nous sommes invités a reconnaitre leurs souffrance et a faire quelque chose
pour I'alléger, nous devons aussi rendre grace et nous réjouir parce qu'ils conservent dans ce monde la grace au prix fort
de I'Evangile.

L’'identité chrétienne comme identité « martyriale »

Le martyre, du reste, comme on I'a souvent répété, exprime l'identité chrétienne. Ce n’est pas un élément périphérique,
accessoire ou occasionnel. Reconnaitre le martyr de l'autre Eglise, de ces Eglises persécutées, cela signifie donc
reconnaitre honnétement que c’est la (et non ici) que se trouve la vraie mesure de notre christianisme ; c’est la que
réside la vraie mesure de 'Evangile, que nous avons souvent — trop souvent — dilué et que nous diluons encore, en le
réduisant a un fait culturel. Comme on nous I'a rappelé, le martyre est lié a la condition du disciple, lequel « prend » et «
porte » la croix patiemment derriere Jésus (voir Mt 10,38 ; 16,24 ; Lc 9,23 ; 14,27). Dans la mesure ou elle est «

Monastero di Bose - Pagina 1 di 5


https://vps.monasterodibose.it//images/ospitalita/convegni/16_09_10_conclusioni_luigi.jpg
https://vps.monasterodibose.it//images/ospitalita/convegni/16_09_10_conclusioni_luigi.jpg
https://vps.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/2016-martirio-e-comunione
https://vps.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/2016-martirio-e-comunione
https://vps.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/2016-martirio-e-comunione

apostolique » I'Eglise est et doit étre également « martyriale », comme nous I'a aussi rappelé I'archevéque Anastase.

Le martyre qui réapparait & I'horizon de nos Eglises doit donc étre reconnu comme une invitation & retrouver I'essentiel
de l'identité ecclésiale, en rappelant aux chrétiens le style caractéristique de leur présence au monde, s'il veut étre celui
d'une présence évangéliqgue, donc de communion et de réconciliation. Soit le style chrétien se conforme & la croix du
Christ, soit ce n'est pas un style de communion. La figure du Christ humilié et crucifié exprime une réalité toujours
actuelle de I'Eglise, non seulement une image du passé. En ce sens, il s'agit de faire un examen de conscience
(ecclésial et théologique) pour discerner si la joyeuse et nécessaire annonce de la résurrection et du triomphe sur la mort
n'a pas souvent amené avec soi un modeéle ecclésiologique de type triomphaliste, qui finit par « vider la croix du Christ »
(1Co 1,17), dans laquelle seulement nous pouvons trouver notre gloire, comme le souligne I'’Apbtre (voir Ga 6,14). Le
destin du chrétien, de I'Eglise, de I'Evangile dans le monde n’est pas, et ne peut pas étre, celui d’un triomphe mondain,
mais uniquement celui d’'une présence crucifiée, d’'un amour crucifié, comme cela I'a été pour Jésus. « Le disciple n’est
pas plus grand que son maitre » (Mt 10,24).

S'il est vrai gqu'il y a une visibilité liée a I'acte du martyre dés la fin de I'Antiquité (nous avons entendu citer a plusieurs
reprises I'Apotre : « Nous avons été donnés en spectacle au monde, aux anges et aux hommes ! », 1Co 4,9), il s’agit
toutefois d'une visibilité kénotique, c’est-a-dire qui se vide d’elle-méme pour faire émerger le « Christ en nous » (voir Col
1,27). La question exigeante est celle-ci : quelle visibilité nos Eglises recherchent-elles aujourd’hui ? Une visibilité qui
serait I'affirmation de soi dans la société, peut-étre comme revanche par rapport a une situation d’'oppression, ou une
visibilité qui laisse émerger le plus possible, dans sa transparence, la vérité du Christ et de son amour, et qui implique
donc une certaine mesure d’auto-anéantissement de la part de I'Eglise ? A I'exception des Eglises-martyrs, ne sommes-
nous pas tous trop liés a une identité ecclésiale qui oublie la croix et fait trop facilement appel a la résurrection ? C'est le
risque du « docétisme », qui en refusant la « chair » de I'histoire finit par refuser aussi la compassion pour les hommes.

Martyre comme « exode de soi »

Dans la méme ligne, le martyre constitue une provocation constante pour I'Eglise, dans la mesure ou il est une invitation
a un exode de soi. Souvenons-nous de ce que disait Athanase Papathansiou sur le martyre comme « sortie du temple »
pour réaliser la vérité de I'eucharistie dans le concret de I'existence, dans la communion avec les hommes, mais aussi
de ce que nous avons écouté de la part du pére Panteleimon Manoussakis : s'il est vrai que le martyre se produit dans
I'Esprit Saint, dans le corps du Christ, et non pas tant dans le corps individuel du martyr, et s'il y a donc une « dislocation
» (Ui est mise en acte en vertu de I'Esprit, nous pouvons alors apercevoir un lien mystérieux entre le martyre et le désir
de I'Esprit saint qui pousse les Eglises a sortir de leurs positions individuelles pour retrouver la communion visible, leur
centre en Christ. Ce théme de I'exode de soi pour I'Eglise, qui représente d’ailleurs une constante de la prédication du
pape actuel, a aussi été bien présent a I'esprit des péres du Saint et Grand Concile réuni a Créte. L'archevéque
Athanase est parvenu a cette occasion a définir « I'égocentrisme comme la plus grande hérésie et la mere de toutes les
hérésies » dans I'Eglise. C’est & ce niveau que I'on peut également insérer ce qui vient de nous étre dit sur le fait de « dire
la vérité comme martyre », qui implique une « mort a soi » en fonction de la communion, non seulement dans le domaine
ecclésial mais aussi dans celui du monde laique et politique ; et en se sens, il nous a été rappelé que le martyre chrétien
s'oppose a toute affirmation de soi qui recherche I'opposition avec I'autre au nom d’une vérité abstraite & défendre. On
pourrait suggérer encore que la synodalité, pour laquelle le patriarche cecuménique travaille de maniére infatigable au
sein de l'orthodoxie, est intimement liée a la disponibilité de chaque Eglise locale & « sortir » de son propre cocon
particulier, national, culturel, c’est-a-dire a « mourir a elle-méme » en un véritable martyre, en vue de la communion. En ce
sens aussi, il n'y a pas de communion sans martyre, car il n'y a pas de communion sans croix, sans renoncement a la
volonté propre, sans accueil de l'altérité de l'autre. Pour cela, la tradition monastique byzantine affirme que le
renoncement a la volonté propre est « comme une effusion de sang », c’est-a-dire comme un martyre[2].

Faire mémoire pour se réconcilier avec le passé et s’ouvrir a I'avenir

Monastero di Bose - Pagina 2 di 5



De nombreuses contributions ont justement placé I'accent sur I'acte et le devoir de faire mémoire des martyrs, de ceux
qui ont offert leur témoignage au Christ et I'ont souvent fait dans I'anonymat, comme cela s’est produit au cours des
persécutions du siécle dernier. Hormis qu'il s'agit d’'un acte de justice humaine et de vérité historique, faire mémoire est
ce qui permet a ce martyre de porter ses fruits de communion. Assurément, notre capacité de faire mémoire est limitée,
et seul Dieu se souvient de chacun. Mais malgré ces limites, il est nécessaire de reconnaitre et d’accueillir la parole de
vérité exprimée par les martyrs, afin que se réalise la communion, comme le soulignait Aristotle Papanikolau, faute de
quoi, tout en gardant sa valeur de témoignage devant Dieu, le martyre comporte toujours le risque de rester inefficace
pour nous. Le pére Manoussakis, jouant lui aussi sur I'étymologie du terme « martyre », reliée a I'idée de commémorer,
nous disait que le martyre, en soi, « fait mémoire » d’'une autre mémoire, celle par laquelle le Seigneur, au cours de
I'histoire, cherche sans cesse a réveiller notre attention en attestant son amour et ses ceuvres en faveur de 'lhumanité. Il
y a donc une « chaine commémorative » qui se prolonge a travers I'acte de faire mémoire des saints martyrs, qui est en
Soi un acte de martyre, précisément en tant qu’attestation de mémoire et de vérité. Du reste, dans de nombreuses
situations, pour se frayer un chemin, la mémoire exige une lutte et une force de résistance a I'égard de ceux qui n'ont
aucun intérét a se souvenir, voire veulent ensevelir et oublier (rappelons-nous les martyrs du Polygone de Butovo dont
nous a parlé le pére Kaleda et le témoignage de figures comme la grande-duchesse Elisabeth Fédorovna, ou le pére
Alexandre Glagolev, que Lydia Golovkova et Konstantin Sigov nous ont présenté dans toute leur actualité).

Les Eglises doivent toujours davantage s’exercer a purifier non seulement leur propre mémoire historique, mais aussi
leur mode de faire mémoire des martyrs, en purifiant cet acte de toute expression de revendication ou d’opposition
nationaliste, ethnique, confessionnelle. Il est opportun de veiller sur le style évangélique de cette mémoire (qui n'est pas
garanti par le simple fait de faire mémoire de ceux qui ont donné leur vie pour la foi) : la mémoire ne peut pas étre une
revanche par rapport a la situation d’oppression subie, mais doit toujours rester une mémoire de témoin, au service
d’'une vérité qui donne vie et crée communion. On peut le faire également en reconnaissant le témoignage des martyrs
d'autres Eglises sceurs. Les vrais martyrs n’ont pas de patrie ; ce sont des citoyens de I'cecuméne, comme nous l'a
rappelé le patriarche Irénée : en ce sens on doit reconnaitre toute sa valeur a la proposition d’'un « martyrologe
cecuménique », telle qu'elle a été avancée depuis longtemps par le Conseil cecuménique des Eglises (WCC) et
soutenue également par notre communauté[3].

La maniére propre de I'Eglise de faire mémoire, toutefois, ne nous raméne pas au passé, mais représente une invitation
a la conversion dans le présent ; plus encore, elle ne se confine pas méme au présent, mais est ouverte sur I'avenir.
Comme nous le rappelait I'an dernier dans cette méme salle le métropolite de Zagreb Porphyre : « Faire mémoire signifie
exercer une fervente attente de ce qui est encore a venir, du moment que rien n’est complétement et irrémédiablement
fini »[4]. Le souvenir des martyrs, dans son sens authentique, ne vient pas du passé mais du futur et nous oriente a
I'avenir, vers ce Royaume que nous invoquons continuellement dans le « Notre Pére ».

Anticipation de la communion eschatologique

Le martyre nous oriente donc vers la réalité eschatologique de I'identité ecclésiale. S'il est vrai que l'identité chrétienne
est une identité « martyriale », et que le martyre est toujours réalisé par le Seigneur et qu'il est toujours futur (« alors je
serai vraiment disciple », dit Ignace d’Antioche[5]), alors I'identité chrétienne est une identité ouverte : personne n'a le
droit de I'enfermer. Le témoignage des martyrs est l'irruption de I'eschaton dans le présent de I'histoire et rappelle
I'Eglise a sa vérité la plus profonde, qui ne provient pas simplement du passé, ni ne se donne complétement dans le
présent, mais vient, se donne et est attente de I'avenir, de cet avenir qui est dans les mains de Dieu. Ceux qui ont livré
leur vie dans les mains de Dieu, les martyrs, sont les citoyens de I'Eglise céleste qui « fait signe » & ceux qui sont encore
membres de I'Eglise terrestre. Cela implique une écoute de ce que signifie aujourd’hui le cri des martyrs pour les Eglises,
de ce que I'Esprit dit aux Eglises a travers eux : des martyrs (ceux d’hier et d’aujourd’hui) monte continuellement un cri, «
Jusqu’a quand ? », qui ne s'adresse pas simplement au ciel, & Dieu, comme le dit I'Apocalypse de Jean (voir Ap 6,10),
mais s'adresse a nous aussi, ici sur la terre, qui sommes souvent incapables d’entrevoir la réalité de ce monde a partir
de la perspective du ciel. Ce cri nous rappelle & nos responsabilités : « Jusqu'a quand prolongerez-vous vos divisions sur
la terre ? »

L’cecuménisme du sang, invitation a la conversion des Eglises

Le patriarche Cyrille et le pape Francois, dans leur déclaration commune signée a La Havane le 12 février de cette

année, ont affirmé que « les martyrs de notre temps, appartenant a différentes Eglises mais unis par une commune
souffrance, sont un gage de l'unité des chrétiens »[6], comme cela a été rappelé le premier jour du colloque par le

message du métropolite Hilarion de Volokolamsk. Dans la méme ligne, le patriarche cecuménique Bartholomée, en

accueillant le pape Francois au Phanar en 2014, avait affirmé : « Les persécuteurs des chrétiens aujourd’hui ne se
demandent pas a quelle Eglise appartiennent leurs victimes. L'unité ... est déja réalisée dans le martyre »[7] ; et pour sa

part le pape Francois, en des termes semblables, s’est demandé (le cardinal Koch vient de le rappeler) « si 'ennemi nous
unit dans la mort, qui sommes-nous pour nous diviser dans la vie ? »[8].

Nous devrions étre conscients du fait qu'étre réunis sous le méme nom de chrétiens par les persécuteurs nous ramene

aux origines des persécutions des premiers siécles, et comporte tout a la fois un caractére inédit par rapport aux
persécutions du XXe siécle, ou les persécuteurs ont davantage eu la tendance a adopter une politique de division entre

Monastero di Bose - Pagina 3 di 5



les Eglises, pour pouvoir mieux les assujettir ; ils les appuyaient les unes contre les autres, et ceci a fait que les chrétiens
se sont rarement per¢us solidaires dans les mémes souffrances (bien que d’ heureux cas contraires n'aient pas manqué
ni dans les camps d’extermination nazi, ni dans les prisons du pouvoir soviétique, comme nous l'avons entendu a travers
'aventure touchante de Nicu Steinhardt[9]). Tout ceci devient plus évident aujourd’hui : la ou ils sont sujets de
persécutions, les chrétiens le sont ensemble. Et peut-étre devrions-nous étre davantage capables de saisir cette réalité
comme un « signe des temps », pour pouvoir répondre avec vigilance.

L’'cecuménisme du sang n’est pas un cecuménisme minimaliste (comme certains de ses critiques I'affirment), parce que
— comme on l'a vu— I'expérience du martyre est I'expérience supréme qui exprime le cceur de la foi chrétienne. Par le
martyre nous ne sommes pas a la périphérie, mais au centre de la foi chrétienne, et donc le fait de se reconnaitre
mutuellement participants de I'expérience centrale, du témoignage rendu a l'unique Seigneur, cela donne aux chrétiens
un fondement extrémement solide qui leur impose de convertir leur maniére de penser I'cecuménisme et l'unité (a
'c,ecuménisme du sang, comme l'a rappelé le patriarche d’Antioche dans une affirmation trés appréciée dans les
discussions, doit étre associé un cecuménisme de la pénitence et de la conversion : conversion qui signifie orientation de
I'esprit et du cceur a ce que Dieu fait et veut faire). Le pape Jean Paul Il, dans I'encyclique Ut unum sint, écrivait lui aussi
que si les Eglises « sauront vraiment “se convertir” a la recherche de la communion pleine et visible, Dieu fera pour elles
ce qu'il a fait pour leurs saints »[10]. Dans le martyre en effet, nous voyons que l'unité n’est pas quelque chose que nous
construisons, de nos propres forces : c’est Dieu qui I'a déja réalisée dans les martyrs par son Esprit. Reconnaitre le
martyre de 'autre (de I'autre Eglise) signifie de fait reconnaitre I'Esprit « qui souffle ol il veut », au-dela des limites visibles
de chaque Eglise. De ceci il s'agit d’étre davantage conscient et d’en tirer les conséquences pour le cheminement
cecumeénique. |l faut se convertir d'un cecumeénisme qui prétend construire I'unité a partir des divisions & un cecuménisme
qui accueille I'unité du futur de Dieu pour dépasser les divisions que nous avons humainement réalisées par le passé. Et
il vaut la peine de rappeler une fois encore, aprées I'avoir fait de maniére répétée au cours de nos colloques, le beau texte
de Dorothée de Gaza qui représente les chrétiens comme des personnes qui avancent vers un centre unique :

« Imaginez un cercle dessiné par terre, ... que ce cercle soit le monde, que le point central du cercle soit Dieu. ... Puisque
les saints, poussés par le désir de s'approcher de Dieu, avancent vers l'intérieur, dans la mesure ou ils s’avancent, ils
s'approchent de Dieu et les uns des autres : plus ils s’approchent de Dieu, d’autant plus ils s'approchent les uns des
autres, et plus ils s'approchent les uns des autres, d’autant plus ils s’approchent de Dieu. Et imaginez de la méme
maniére la séparation : ... plus ils se détachent et s’éloignent de Dieu, d’'autant plus ils s’éloignent les uns des autres, et
plus ils s’éloignent les uns des autres, d’autant plus ils s'éloignent aussi de Dieu »[11].

Les martyrs sont déja arrivés au centre et, de la, nous invitent a avancer sans crainte sur le chemin. Leurs voix,
desquelles nous avons cherché ces jours & nous mettre patiemment a I'écoute (d’Antioche a Rome, de la Russie et de
I'Ukraine a la Roumanie, & la Bulgarie, & la Géorgie et a 'Arménie...), ces voix forment un chceur qui chante a l'unisson : «
Nous sommes un en Christ » (voir Ga 3,28). Si nous écoutons cette voix et que nous nous reconnaissons véritablement
en communion dans l'unique martyre pour le Christ, en toute cohérence, cela devrait faciliter une reconnaissance
réciproque également dans la commuions eucharistique, parce que la communion eucharistique et le martyre, comme
nous l'avons vu, sont depuis toujours intimement liés dans la compréhension patristique et ecclésiale : il s'agit d'étre
cohérents avec notre propre théologie.

Ce n'est pas un hasard si, parmi les « Eglises martyrs » d’aujourd’hui (comme celles du Moyen Orient), la réflexion
théologique et la pratique ecclésiale dans ce domaine sont bien plus en avance que dans les autres Eglises. La ot il y a
déja un réel partage des souffrances, la division apparait pour ce qu'elle est : incompréhensible et insensée, parce
gu’elle contredit I'expérience concrete.

Don et témoignage pour le monde

Enfin, il faut dire que I'horizon de la communion suscitée par le martyre n’est pas limité a I'Eglise. Le martyre est un don
pour tous, c'est une semence de communion donnée au monde entier. L’Eglise, & travers le martyre pour la foi et la
justice, rend témoignage face au monde d'une logique « autre » par rapport a la logiqgue du monde : c’est la logique de
I'amour qui brise le cercle de la violence et de la haine. Ce témoignage doit étre rendu avec humilité et gratuité, en
sachant qu'il sera toujours contredit dans notre monde (qui n’est pas le Royaume), et qu'il ne sera jamais écouté par
tous. Toutefois, ce témoignage continue a féconder I'histoire, a y introduire une semence qui se manifestera pleinement
la fin des temps et qui, selon notre foi, a déja donné son fruit en Christ crucifié et ressuscité. Le martyre n'est pas
seulement un témoignage de fidélité rendu a Dieu, mais c’est aussi un témoignage du véritable visage de Dieu pour le
monde, un Dieu d’amour qui, dans la personne des martyrs, se révele au monde comme celui qui se donne soi-méme
sans condition. Cela se trouve au coeur du message chrétien, que le témoignage des martyrs contemporains nous aide a
redécouvrir dans sa pureté, en le libérant de tout revétement culturel qui risque de l'altérer. Pour étre crédible, ce
message ne peut qu’'étre unitaire (« pour que le monde croie que tu m’'as envoyé » , Jn 17,21). Le martyre est donc aussi
une invitation a retrouver, a partir de I'essentiel, une mission commune en revenant ainsi aux origines du mouvement
cecumeénique, né — comme nous le savons - dans la premiére moitié du XXe siécle précisément de la prise de
conscience du grand scandale que représente la division des chrétiens en rapport a I'annonce de I'Evangile.

Monastero di Bose - Pagina 4 di 5



Je voudrais terminer en reprenant I'apolytikion de la féte de tous les saints, en en faisant une épiclése adressée au
Seigneur pour nos Eglises :

« Revétue, comme de pourpre et de lin, du sang de tes martyrs dans le monde entier, ton Eglise a travers eux crie a toi, o
Christ Dieu : Fais descendre sur ton peuple tes compassions, donne paix a ta cité et a nos ames la grande
miséricorde»[12].

[1] Voir K. Ware, Il seme della chiesa. La vocazione universale al martirio, Magnano 1998, p. 12.

[2] Voir Barsanuphe et Jean de Gaza, Lettres 254 ; Antiochus de Saint-Sabas, Pandette 39 ; Théodore Studite,
Petites catécheses 98 ; 128.

[3] Voir Témoins de Dieu. Martyrologe universel, Communauté monastique de Bose (éd.), Paris 2005.

[4] P. Peri?, « Memoria e perdono : la riconciliazione tra i popoli oggi », dansMisericodia e perdono. Atti del XXIlI
Convegno internazionale di spiritualitd ortodossa, Magnano 2016, p. 358.

[5] Ignace d’Antioche, Lettre aux Romains 4,2.

[6] Déclaration commune du pape Francois et du patriarche Cyrille de Moscou et de toute la Russie, 12.

[7] Discours du patriarche Bartholomée au pape Francois, Phanar 30 novembre 2014.

[8] Francois, Discours au Mouvement du renouveau dans I'Esprit, 3 juillet 2015.

[9] Voir N. Steinhardt, Diario della felicita, Bologne 1995.

[10] Jean Paul I, Ut unum sint 84.

[11] Dorothée de Gaza, Enseignements 6,78.

Monastero di Bose - Pagina 5 di 5



