Liturgie und Kunst

Stampa

Stampa
Die Herausforderung der Zeitgenossenschaft.

VIII. Internationalen Liturgischer Kongress in Bose/Piemont vom 3. -5 . Juni 2010
Albert Gerhards

Das Thema Kirche und Kinste ist im deutschsprachigen Raum mehr oder weniger stéandig auf der Tagesordnung. Nicht
zuletzt erhalt es aufgrund der unterschiedlichen Zugéange der christlichen Konfessionen zum Bild immer wieder neue
Impulse. Einzelne kirchliche Museen, eine Reihe von Kirchengemeinden und Projekte im Zuge von Kirchentagen oder zu
besonderen Jubilaen halten die Diskussion um das Verhaltnis von Kirche und Kunst sténdig im Gang. Fir die rémisch-
katholische Kirche waren die von Wieland Schmied ausgerichteten Ausstellungen der beiden Berliner Katholikentage
1980 und 1990 von herausragender Bedeutung. 1995 versuchte ebendort ein von der Deutschen Bischofskonferenz und
dem Zentralkomitee der Deutschen Katholiken ausgerichteter Kongress , Autonomie und Verantwortung®, den Dialog auf
eine neue Ebene zu heben.(1) Seitdem wird er in gemeinsamen Tagungen mit Kunstschaffenden der unterschiedlichen
Sparten fortgefiihrt. Als Referenzpunkt gilt stets eine beriihmte Rede von Papst Paul VI. aus dem Jahr 1964, in der er
den Abbruch der Beziehungen von Kunst und Kirche beklagt hatte. Auch Papst Benedikt XVI. bezog sich in seiner Rede
an die Kunstler in der Sixtinischen Kapelle vom 21. Nov. 2009 darauf. Wie schon sein Vorganger betonte er, dass die
Kirche die Kiinste brauche. Unbeantwortet bleibt aber bis heute die Frage, ob auch die Kinstler die Kirche brauchen.

In den einzelnen Landern sind hoéchst unterschiedliche, teilweise jenseits der Landesgrenzen kaum bekannte
Erfahrungen gemacht worden. Gelegenheiten, diese international auszutauschen, sind eher selten. Eine bot sich auf
dem Internationalen Liturgischen Kongress in Bose, der sich erstmals dezidiert der Fragestellung des Verhaltnisses von
Liturgie und Gegenwartskunst widmete. Implizit ist dieses Thema auf dortigen Kongressen stets prasent, insofern sie
sich alle im Spannungsfeld von Architektur, Kunst und Theologie im Hinblick auf den Kirchenraum bewegen. Sie werden
ausgerichtet in Verbindung mit dem Buro der Italienischen Bischofskonferenz fiir die kirchlichen Kulturgiter von der
benediktinischen Klostergemeinschaft von Bose im Piemont, die sich als dkumenischer Konvent von Mannern und
Frauen unter der Leitung des Griunders und Priors Enzo Bianchi seit Jahrzehnten um den 6kumenischen Dialog
bemiiht.(2) Seit 2003 finden regelméaRig liturgische Kongresse statt. Die Thematik des diesjahrigen wurde schon im
vorigen Jahr angepeilt mit dem Thema ,Kirche und Stadt“. Pater Friedhelm Mennekes SJ hielt dort einen Vortrag tber
.Die Kirche Gottes und die Stadt der Menschen: Herausforderungen fir die Zukunft. Das Beispiel von St. Peter in
KdIn.“(3) Mit dem letztjahrigen Thema war gleichsam der Binnenraum der Kirche aufgebrochen in Richtung Gesellschaft.
Damit stellte man sich einem Spannungsmoment, das den Diskussionen um Kirche und Kunst stets zugrunde liegt: Die
Spannung zwischen Autonomieanspruch der Kunst einerseits und ihrer Indienstnahme durch die Kirche andererseits.
Erfahrungen im deutschen Sprachraum und Reflexionen einer theologischen Bildkritik dienten bei der Konzeption des
Kongresses in Bose als Hintergrundfolie.(4) Unbestritten war von Anfang an die Feststellung, dass Kunst im
Kirchenraum und im Umfeld der Liturgie eine bedeutende Position hat. Aber welche Kunst? Die Kirche schreibt sich in
Fragen der Kunst ein Schiedsrichteramt zu und erwartet von den Kinstlern, dass sie im Kirchenraum ,liturgiegerecht”
arbeiten. Lasst sich andererseits die Kirche von den Kiinstlern etwas zumuten? Haben sie nur das Schonheitsbedirfnis
der Kirche zu bedienen, oder missen nicht noch andere Register der menschlichen Erfahrung gezogen werden, wie dies
die Kunst der Gegenwart tut? Bis zu einem gewissen Grad gestehen die Papste den Kiinsten diese Aufgabe zu.
Johannes Paul Il. nannte die Kinstler ,Stimme der universalen Erlésungserwartung”, Papst Benedikt XVI. sagte bei der
Begegnung im vergangenen November: ,Kunst soll stéren, Wissenschaft beruhigt, ein Zitat nach Georges Braque. Es
geht hier um die Frage, ob die Zumutung, die von Seiten der Kunstler auf die Kirche zukommt, nicht auch eine
Konsequenz der Zumutung des christlichen Glaubens an die Menschen einer jeden Zeit ist, der sich auch die Kirche zu
stellen hat. Zwischen frommer Erbauung und Provokation gibt es viele Register, die die Kunst bedienen kann. Fur
manche der Uber 200 Teilnehmenden aus mehreren Kontinenten waren dies teilweise neue Fragestellungen, die aus
unterschiedlicher Perspektive angegangen wurden.

Vereinfacht kénnte man die Positionen etwa folgendermafien charakterisieren: die eine kommt mehr vom traditionellen
katholischen Versténdnis der Ars sacra her, die andere mehr von einer theologischen Bildkritik, die einen anderen
Umgang mit der ,freien* Kunst nahelegt. Auch im Publikum waren offensichtlich beide Positionen vertreten. Gemeinsam
ist ihnen die Erkenntnis, dass das Verhéltnis zwischen Kirche und Kunsten seit der Aufklarung gestoért — manche sagen:
zerstort — ist. Die Folgen werden jedoch unterschiedlich beurteilt. Dies hangt letztlich vom Vorverstandnis der Beziehung
von Kunstlern und Kirche bzw. Kunst und Liturgie ab. Handelt es sich um eine Subordination der Kunst unter die
kirchlichen Maximen, oder gibt es so etwas wie Partnerschaft und damit reziproke Prozesse auf Augenhdhe? Die
komplexe Fragestellung sollte in vier grundsatzlichen Referaten sondiert werden, bevor Erfahrungen und Reflexionen
aus einzelnen Landern und Kulturkreisen die Fragen konkretisierten. Das erste der grundsétzlichen Referate hielt
Johannnes Rauchenberger (Graz), in dem er die terminologischen Differenzierungen religise Kunst, sakrale Kunst,
liturgische Kunst kritisch hinterfragte. Dabei dienten als Hintergrundfolie die vor allem in Osterreich und Deutschland
gemachten und reflektierten Erfahrungen, die fir manche der Teilnehmenden einige Uberraschungen boten. In gewisser

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#

Weise als Antipode bildete das Referat von Francois Boespflug (Strasbourg) zum Thema ,Die christliche Kunst,
Herausforderung fur die zeitgendssische Kunst. Hier wurde der Spiel3, der sich in der Regel ja gegen die angeblich
dialogunfahige Kirche richtet, umgedreht. Mehr aus der binnentheologischen Perspektive formuliert waren die anderen
Themen, ,Die Sakramentalitat der Kunst in der Liturgie* (Frangois Cassingena — Trévedy, Paris) sowie ,Die Sichtbarkeit
des Wortes" (Eric Fuchs, Genf). Ging ersterer ebenfalls mehr vom klassischen Verstandnis der Kunst und deren
Verhdltnis zur Kirche aus, so formulierte Fuchs, nicht zuletzt aus reformiert-protestantischer Perspektive, eher bildkritisch
im Sinne eines Dialogs auf Augenhdhe.

Trotz der Bemiihungen um terminologische Klarung wurde deutlich, dass eine einheitliche Begrifflichkeit allein schon
aufgrund der kulturellen Unterschiedlichkeiten kaum mdglich ist, wenngleich es in jedem Fall auf Prazision ankommt. Im
Zusammenhang mit der Ars religiosa stellte sich die Frage, welches Weltverstandnis zugrunde gelegt wird, wenn man
von nicht-religidser Kunst spricht. Spéatestens seit der Sakraldebatte der sechziger Jahre ist klar, dass das Heilige nicht
nur in abgezirkelten ,frommen“ Bereichen existiert. Die Welt als solche und ihre ,profanen“ Ausdrucksformen sind
mdgliche Orte der Begegnung mit dem Transzendenten. Das Gegenteil von religios ist also nicht weltlich, sondern
sékular im Sinne der Abkehr von jeglichem Transzendenzbezug.

Grof3e kulturelle Unterschiede zeigen sich in Bezug auf das, was man gemeinhin Ars sacra nennt. In Deutschland gab es
nach dem Krieg eine starke Bewegung, hier unter Ruckgriff auf die Tradition stilbildend zu wirken (man vergleiche den
gleichnamigen Verlag der Abtei Maria Laach). Allerdings ist auch die so genannte Nachkriegsmoderne in die Krise
geraten, wie die neuere Bildkritik zeigte. Herbert Falken formulierte aus dieser Erfahrung heraus als sein 11. Gebot: ,Du
sollst keine christliche Kunst machen!“(5) Ist méglicherweise das Scheitern im Bild das letzte Wort Uber die kirchliche
Kunst im 20. Jahrhundert?(6) So stellt sich heute die Frage, wie es weitergeht. Scheinbar hat sich das Blatt gewendet.
Ist der ,umgekehrte Bildersturm®, wie Wolfgang Pehnt die bereits in den achtziger Jahren wieder einsetzende Bilderflut
(hier bezogen auf die romanischen Kirchen Kélns) nannte, die Zukunft? Generell stellt sich die Frage nach einer
verbindlichen lkonographie, wenn die Gegenstandlichkeit wieder in die Kirchen Einzug halt.

Dies fuhrt zum dritten Begriff Ars liturgica. Sind Abstraktion und Liturgie kompatibel? Hier gingen die Meinungen
auseinander. Gehorcht die Liturgie anderen Gesetzen als die Kunst der Gegenwart, ist fir den Gottesdienst
mdglicherweise nur das Kunsthandwerk als reine Anwendungskunst gefordert? So sieht es jedenfalls der evangelische
Theologe Frank Hiddemann.(7) Gegenliber apodiktischen Ausschlusskriterien zeigen konkrete Erfahrungen wie etwa in
St. Peter KoIn oder Pax Christi Krefeld, dass scheinbar unmdgliche Allianzen doch gelingen kdnnen, und sei es nur
temporar.(8) Wichtig ist, dass solche Entscheidungen in Prozessen verlaufen. Die Erfahrungen machen deutlich, dass
neben der Funktionalitdt auch die Frage des Ortes von héchster Bedeutung ist. Kunstwerke, die sich moglicherweise
nicht als ,Altarbild® eignen, haben an anderer Stelle im Kirchenraum durchaus einen angemessenen Platz.
Dementsprechend muss man also vom jeweiligen Kunstwerk ausgehen und fragen, welche Bildfunktionen es gibt, um
von dort her zu bestimmen, ob ein bestimmtes Bild fir einen bestimmten Ort geeignet ist. Hier hatte die 1995
erschienene Arbeitshilfe ,Liturgie und Bild"“ wichtige Hinweise gegeben.(9)

Gerade die aus verschiedenen Landern und Kulturkreisen vorgestellten Beispiele zeigten, dass es zahlreiche gelungene
Kooperationen von namhaften Kinstlern und kirchlichen Auftraggebern gegeben hat und gibt. Berichtet wurde aus
England (Erzbischof David Stancliffe, Salisbury), Reggio Emilia/ltalien (Tiziano Ghirelli), Frankreich (Philippe Markiewicz,
Paris), Deutschland (Walter Zahner, Regensburg) sowie tber die Rothkokapelle in den USA (John Buscemi, Chicago).
Bei den Prasentationen wurde ebenfalls deutlich, dass wohl zu unterscheiden ist zwischen fest installierten und temporér
ausgestellten Kunstwerken in einer Kirche. Dies gilt insbesondere fur Kunstwerke, die bewusst provozieren. Wo dies
durchaus funktioniert, wie etwa in Pax Christ in Krefeld, bilden solche Kunstwerke (z.B. von Gunther Uecker oder Klaus
Staeck) einen Teil eines Ensembles, das sich gegenseitig interpretiert. In St. Peter in Koéln ist die temporare Installation
(neben den standigen Kunstwerken im Raum, insbesondere der Kreuzigung Petri von P. Rubens und der Altarskulptur
von E. Chillida) dagegen Prinzip. Hier wie auch an anderer Stelle, z.B. in Salisbury, macht man zudem Erfahrungen mit
der alten Tradition der Verhillung, die einen Wandel der Wahrnehmung herbeifiihrt. Dabei stehen Kunst und Liturgie in
enger Nachbarschaft.

Einen ganz anderen Blick auf das Thema vermittelte der orthodoxe Theologe Jean-Frangois Colosimo (Paris) mit seinem
Referat ,Orthodoxie und zeitgendssische Kunst.“ Darin kam die Andersartigkeit orthodoxen Denkens und der Stellung
des Bildes in der orthodoxen Theologie zum Ausdruck. Von den durchaus existierenden Versuchen, die klassische
Ikonenkunst im Dialog mit zeitgendssischer Kunst fortzuschreiben, war aber nicht die Rede.

Die Konklusion des Kolloquiums geschah in zwei Schritten. Der Prasident des Papstlichen Rats fur die Kultur, Erzbischof
Gianfranco Ravasi (Vatikanstadt) referierte Giber das Thema ,Kunst, Provokation und Verletzung.” Dem Verfasser dieses
Beitrags war die Aufgabe gestellt, eine Zusammenfassung des Kongresses zu liefern.

Wie bereits ausgefiihrt kamen unterschiedlichste Positionen zum Ausdruck. Einig waren sich alle in der Auffassung, dass
Kunst und Liturgie unter theologischem Aspekt eine strukturelle Néhe aufweisen. Sie nehmen beide Teil an der
materiellen Welt und verweisen zugleich auf das Immaterielle. So sagte Erzbischof Ravasi: ,Kunst und Glaube stehen
am Mysterium.” Die Ostkirche sieht diese Analogie in Bezug auf Heilige Schrift und Bild noch enger, wie dies im Westen
spéatestens seit Beginn der Moderne nicht mehr mdglich erscheint. Dennoch gibt es auch hier eine Renaissance der
Ikonen, wie das Referat Giber Mark Rothko deutlich machte.

Die relative Unabhéangigkeit der Kunst gegentber Glaube und Liturgie bietet im Westen durchaus Chancen. So kann
Kunst eine Anfrage sein an eine nicht wirklich gefeierte Liturgie. Die Ars celebrandi steht immer zwischen den beiden

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



Extremen eines bloRen Persolvierens und eines Asthetizismus, den schon Romano Guardini als eine Gefahr der
Liturgischen Bewegung identifiziert hatte.(10) Die Differenz zwischen irdischer und himmlischer Liturgie muss erfahrbar
bleiben. Kunst kann eine liturgiekritische Funktion im Hinblick auf eine vordergriindige Asthetisierung ausiiben. So wurde
das Thema Schénheit, von der die kirchlichen Dokumente sprechen, immer wieder angeschnitten. Von welcher Art ist
diese Schonheit, die die Gloria Dei (kabod) und die Theologia Crucis gleichermaf3en einschlie3t? Tatsachlich ist der
Begriff des Schonen in der Neuzeit in die Krise geraten. Die Grenze zum Kitsch ist leicht Uberschritten. Nur eine
Schonheit, die auch um das Hassliche weil3, die den Karfreitag durchschritten hat (vgl. die Theologie des Triduum
Sacrum von Hans Urs von Balthasar), kann in der Kirche einen Platz finden. Auch der Auferstandene tragt die Wunden
des Gekreuzigten.

Einige der gezeigten Beispiele, etwa das laufende Projekt der Domrenovierung in Reggio Emilia oder einige der
realisierten Glasfenster in Frankreich, bewiesen, dass ein Dialog gelingen kann. Dazu bedarf es freilich auch einer
authentischen Theologie und Spiritualitdt sowie einer wirklichen Ars liturgica als der primaren Kunst im Kontext des
Kirchenraumes. Liturgische Bildung ist wesentlich &sthetische Bildung. Dabei kann zeitgendssische Kunst — standig im
Raum oder temporér - helfen, die tradierten Formen sowohl der Liturgie als auch der Kunst besser zu verstehen und mit
ihnen adaquat zu leben. Wenn die Kunst das Absolute zeigen will, so ist dies eine standige Herausforderung fiir Glaube
und Liturgie. In diesem Zusammenhang war vom ,anikonischen Paradox“ die Rede, der Zerstdrung falscher Bilder, die
dazu dient, wahre Bilder zu evozieren. Die Arbeitshilfe ,Liturgie und Bild“ spricht hier von der kritischen Funktion der
Bilder.

Die konkreten Beispiele Uber geglickten Umgang kirchlich Verantwortlicher mit zeitgendssischen Kuinstlern und ihrer
Kunst machten deutlich, dass der Hiatus zwischen traditionellem Verstdndnis einer Ars sacra und dem modernen
Konzept des Dialogs mit der zeitgendssischen Kunst Uberwindbar ist. Dabei ist der internationale Austausch von
Erfahrungen von hohem Wert. Die Tagungen in Bose, aber auch die parallel dazu von der nationalen Behérde fir die
kirchlichen Kulturguter der Italienischen Bischofskonferenz veranstalteten Kongresse anlasslich der Biennale in Venedig,
bieten fiir einen solchen Austausch privilegierte Méglichkeiten.(11)

,Liturgie und Kunst — die Herausforderung der Zeitgenossenschaft* lautete der Titel des diesjahrigen Kongresses in
Bose. In der Tat zeigte sich, dass man sich in vielen Landern seitens der Kirche dieser Herausforderung stellt, dass sich
aber auch viele Kunstler herausfordern lassen. Das ist ein Gewinn fir beide Seiten: fur die Kirche, d.h. fur Christen aller
Konfessionen und jeden Stands, da sie von diesem Dialog profitiert, indem sie die Welt, in die sie gesandt ist, besser
wahrnimmt. Zugleich lernt sie ihre eigene liturgische Tradition mit anderen Augen sehen und besser verstehen. Die
Kilnstler profitieren, indem sie ihr Erkennen, Suchen und Fragen wiederfinden in einer Gemeinschaft von Menschen, die
ihr Leben ausrichten auf ein Ziel, das zwar jenseits des Erreichbaren hier auf Erden liegt, von dem die Feier der Liturgie
aber ein realer Vorgeschmack ist. Aus der Koexistenz der Feier des christlichen Glaubens und Kunstwerken heutiger
Klnstler kann ein Raum entstehen, der das Sacrum mit unserer realen Welt wenn nicht verséhnt, so doch in eine
konstruktive Beziehung setzt.

Albert Gerhards

(1) Vgl. Karl Lehmann/Hans Maier (Hg.), Autonomie und Verantwortung. Religion und Kinste am Ende des 20.
Jahrhunderts (Regensburg 1995).

(2) Vgl. dazu Albert Gerhards, Eine einzigartige Gemeinschaft. Das italienische Kloster Bose als dkumenisches
Hoffnungszeichen: Herder Korrespondenz 63 (2009) 529-533.

(3)Vgl. die italienische Fassung: Friedhelm Mennekes, Chiesa di Dio e citta degli uomini: Sfide per il futuro. L™ esempio di
St. Peter a Colonia, in: Goffredo Boselli (Herausgeber), Chiesa e citta. Atti del VII Convegno Liturgico Internazionale
Bose, 4 — 6 giugno 2009 (Magnano 2010) 197-209.

(4) Vgl. z.B. Albert Gerhards, Eine geplatzte Liaison? Zu einer Tagung Uber das Verhaltnis von Kirche und Kunst in
Bonn: Das Munster 62 (2009) 306-308.

(5) Vgl. Herbert Falken, Karsamstag-Bilder — der Konflikt zwischen Sehen und Denken: A. Gerhards (Hg.), Die Chance
im Konflikt. Der Maler Herbert Falken und die Theologie, =Bild-Raum-Feier. Kirche und Kunst im Gesprach 2
(Regensburg 1999) 155-169.

(6) Vgl. Albert Gerhards, Ein Christusbild fiir heute? Bildfunktionen im Kontext christlicher Liturgie = Kunstbegegnung
Bensberg 14 (2007) 18-24.

(7) Vgl. Frank Hiddemann, Site specific Art im Kirchenraum. Eine Praxistheorie, (Berlin 2007); vgl. dazu die Besprechung
des Verfassers in: ThLZ 135 (2010) 473 — 475.

(8) Vgl. Guido Schlimbach, Fir einen lange wéahrenden Augenblick. Die Kunst-Station Sankt Peter Kodln im
Spannungsfeld von Religion und Kunst = Bild — Raum — Feier. Studien zu Kirche und Kunst 7 (Regensburg 2009).

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



(9) Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz(Hg.), Liturgie und Bild. Eine Orientierungshilfe. Handreichung der
Liturgiekommission der Deutschen Bischofskonferenz = Arbeitshilfen 132 (Bonn 1996, 21999); vgl. Albert Gerhards,
Liturgie und Bild. Vorstellung einer Orientierungshilfe der Arbeitsgruppe ,Kirchliche Architektur und Sakrale Kunst®
(AKASK) der Liturgiekommission der Deutschen Bischofskonferenz: LJ 47 (1997) 62-77ders., Liturgie und Bild —
Zumutung und Chancen einer wechselhaften Beziehung: Die Macht der Bilder = JBTh 13 (1998) 281-291.

(10) Vgl. Albert Gerhards, Romano Guardini als Prophet des Liturgischen. Eine Rickbesinnung in post-moderner Zeit:
Hermann Josef Schuster (Hg.), Guardini weiterdenken = Schriftenreihe des Forum Guardini 1 (Berlin 1993) 140-153.

(11) Vgl. Giorgo Della Longa u.a. (Hg.), Kunst und Liturgie im 20. Jahrhundert. Europaische Erfahrungen im Vergleich.
Berichte der dritten Internationalen Tagung Venedig, 6.-7. Oktober 2005 (Rovereto 2006).

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



