Heilige Versammlung — Formen,
Gegenwartsweisen, Vorsitz

Stampa
Stampa
HEILIGE VERSAMMLUNG - FORMEN, GEGENWARTSWEISEN, VORSITZ
ALBERT GERHARDS
Seminar fur Liturgiewissenschaft, Universitat Bonn

Reflexionen anlasslich eines liturgischen Kongresses im Kloster Bose/ltalien

Vom 5. bis 7. Juni fand im piemontesischen Kloster Bose, einer benediktinischen Gemeinschaft von Ménchen und
Nonnen, ein internationaler und interdisziplindrer Kongress uber Liturgie und Kirchenraum statt, der flinfte in Folge (s.
den Bericht auf S. ###). Der anregende Kongress gab Anlass zu weiterfiihrenden Uberlegungen.

Ein neues Interesse fur Liturgie?

In vielen Landern der westlichen Welt Iasst sich ein wiedererwachtes Interesse fir die Liturgie feststellen. Liturgie ist, so
der Prior von Bose, Enzo Bianchi, ein sensibles, ja ein entscheidendes Kriterium fir die Weitergabe des Glaubens. Die
gesteigerte Aufmerksamkeit hangt also nicht nur mit der besonderen Beachtung zusammen, die Papst Benedikt XVI.
diesem Grundvollzug der Kirche schenkt, sondern entspricht der zunehmenden Suche vieler Menschen nach
identitatsstiftenden Momenten, die gegeniiber den stdndig wechselnden Lebensbedingungen, Beziehungen und
Identitaten Orientierung und Verlasslichkeit schenken. Hier, so scheint es, scheiden sich die Geister: Suchen die einen
diesen Ruckhalt in der Gruppe Gleichgesinnter, in Erfahrungen von Beheimatung in Gemeinschaft und persénlichem
Austausch, so bevorzugen die anderen die Inszenierung von Alteritdt, von Verwiesenheit auf das ganz andere, unter
Absehen von jeglichen Formen alltdglicher Kommunikation. Damit ist in etwa die Konfliktlinie gekennzeichnet, die die
Auseinandersetzungen im Umfeld des Motu Proprio Benedikt XVI. ,Summorum Pontificum* von 2007 bestimmt. Sie
bewegen sich zwischen den Extremen freikirchlicher Beliebigkeit und traditionalistischer Erstarrung. Die aktuelle
Diskussion in der romisch-katholischen Kirche wurde auf dem Kongress im Kloster Bose zwar kaum thematisiert, bildete
aber gleichsam die Folie, vor der die Themen ,Heilige Versammlung®, ,Prasenz* (Gegenwart) und ,Prasidenz” (Vorsitz)
behandelt wurden.

Wenn Papst Benedikt in seiner Pramisse Recht hat, dass die beiden Auspragungen des romischen Ritus den Glauben
der Kirche gleichermafien zum Ausdruck bringen, dann liegt ihnen bei aller phanomenologischen Disparatheit derselbe
Gehalt zugrunde: das Heilige, dem sie — wenn auch auf verschiedene Weise — als Zeichen dienen (vgl. SC 21). Eine
ungeklarte Frage ist die symboltheoretische nach der Qualitat der Zeichen: Missen diese ,verstanden“ werden und wenn
ja, auch welcher Ebene? Wie weit ist die Versammlung selbst ein Zeichen? Soll sich die Liturgie profanen
Versammlungsformen angleichen, oder muss sie sich auch phanomenologisch davon abheben, um als ,Heilige
Versammlung® wahrnehmbar zu sein? Wie kommt ,Présenz” im Sinne der Gegenwart Christi nicht nur in Wort und
Sakrament, sondern auch und vor allem in der liturgischen Versammlung samt ihrem Leiter zum Ausdruck (vgl. SC 7),
und welche Anforderungen sind dazu an den liturgischen Feierraum zu stellen?

Der ,tridentinische” Kirchenraum

Die Disposition der Reformen im Anschluss an das Trienter Konzil war eindeutig: Klare Ausrichtung auf den Hochaltar
mit dem Tabernakel und dem Expositorium fiir das Allerheiligste, im nérdlichen Europa unterstiitzt durch die Anordnung
der Kirchenbé&nke. Damit wurde (in gegenreformatorischer Stof3richtung) wahrnehmbar: Die Versammlung legitimiert sich
nicht aus sich selbst heraus, sondern ergibt sich aus den Gottesbeziehungen der einzelnen, die sich auf die konsekrierte
Hostie in der Monstranz konzentrieren und erst beim sakramentalen Segen zu einem Wir zusammenfinden: ,Tantum
ergo sacramentum veneremur cernui...“ Die Prasenz Christi als Konstitutivum der Heiligen Versammlung ist nicht mehr
an die menschlichen Individuen gebunden, sondern hat sich objektiviert und monopolisiert in den durch den Priester
gewandelten eucharistischen Gestalten, inshesondere in der Schaugestalt des Brotes. Daher ist die Anwesenheit von
Glaubigen bei der Feier der hl. Messe ekklesiologisch nicht mehr notwendig: diese nehmen zu ihrem eigenen Seelenheil
teil. Ihr Mitopfern lasst sich durch die Bezahlung eines Stipendiums oder einer Messstiftung delegieren. Der ekklesiale
Leib Christi hat keine Schaugestalt mehr. Dementsprechend kann die Raumordnung des Trienter Konzils auf Ambo und
Priestersitz gleichermal3en verzichten: Wortverkiindigung innerhalb der Messe wird zu einem rein kultischen Akt.
Lediglich der Wechsel der Altarseite (Herumtragen des Missales) erinnert an die alte rémische Raumordnung mit den
zwei Ambonen. Der exklusive Ort des Priesters ist der Altar zur Darbringung des Opfers und zur Konsekration der
eucharistischen Spezies. Beim Hochamt dienen die Sedilien dem Priester und den Leviten nur als ,Parkposition®
wahrend der noch bis 1903 als aliturgisch geltenden Chorgesénge. Ein Sitz der Leitung, von dem aus liturgische
Funktionen wahrgenommen werden kénnen, ist nicht mehr vorgesehen. Das Expositorium Uber dem Tabernakel ist
Thron des in der sichtbaren Brotsgestalt gegenwartigen Christus, der als Haupt seinen Glaubigen gegenibersteht und
von ihnen angebetet wird. Andererseits ist die Hostie als ,Verhillung® ein Zeichen der noch ausstehenden Vollendung in
der unverhillten Anschauung Gottes: signum prognosticum.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2008_Assemblea/IMG_9362.jpg
https://vps.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2008_Assemblea/IMG_9362.jpg

In ihrer Zeit war die tridentinische Raumdisposition ein gultiger Ausdruck der gegenreformatorischen Theologie. lhre
Auswirkung auf den Kirchenbau ist bekannt. Es wurden ja nicht nur neue Kirchen gebaut, sondern die bestehenden
wurden nicht selten auf brachiale Weise den neuen Verhaltnissen angepasst. Lettner, Ambonen, Levitenbénke
verschwanden, da nicht mehr zeitgemaf. Dafir wurden fir die Glaubigen Gestiihl und Kommunionbénke eingefiihrt und
die Kanzel als Kommunikationsort fir die (auRerliturgische Verkindigung) aufgewertet. Gut erhaltene mittelalterliche
Raumensembles findet man fast nur noch in vorreformatorischen lutherischen Gebauden.

Die Bilanz der Trienter Reform in Bezug auf die Raumordnung ist also durchaus zwiespéltig. Der Zugewinn —
Konzentration der Frémmigkeit durch Ausrichtung auf den Hochaltar — ist unzweifelhaft, geht aber auf Kosten gefeierter
Liturgie. Die Entfernung des Priesters am fernen Hochaltar von der Gemeinde sowie deren Verharren in Passivitat wurde
seit der Aufklarung bis ins 19. Jahrhundert hinein immer wieder beklagt (z.B. von dem seligen Antonio Rosmini). Die
Liturgische Bewegung des 19. Jh. versuchte, durch Bildung hier Abhilfe zu schaffen, die des 20. Jh. griff erstmals seit
der Trienter Reform in die Raumgestalt ein: Hineinziehen des Altarraums in den Kirchenraum, Minimierung der
Kommunionbénke, Realisierung des ,circumstantes”, Ermdglichung der Zelebration ,versus populum®, Aufstellung von

liturgisch verwendbaren Ambonen und Priestersitzen, Aufbewahrungsorte des Allerheiligsten getrennt vom Altar auch in
Pfarrkirchen (z.B. St. Alban, Koéln). Die Realisierungen der Zwischen- und Nachkriegszeit beruhen oft auf intensivem
Austausch zwischen Architekten und Kinstlern einerseits und Pfarrern und Liturgieexperten andererseits und sind bis
heute nicht selten von beispielhafter Bedeutung. Leider wurden diese Raumensembles in der Zeit nach dem Konzil oft
nicht mehr richtig verstanden und daher oft zerstort. Dies gilt insbesondere fir den Taufort. Zahlreiche Baptisterien der
Nachkriegskirchen bleiben seit Jahrzehnten ungenutzt, statt in eine ,bewegte” Taufliturgie einbezogen zu werden.

Der , vatikanische® Kirchenraum

Damit ist der Blick auf die Situation nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil gelenkt. Zweifellos war die in der
Liturgischen Bewegung vorbereitete und durch die Beschlisse sanktionierte Wiederentdeckung der Kirche als
Versammlung der Glaubigen die grof3e Errungenschaft jener Zeit. Dies fiihrte bekanntlich zu einer explosionsartigen
Verbreitung von ,Volksaltdren" sowie zur Aufstellung von Ambonen und Priestersitzen. Wo der bestehende Altar
weiterhin als Zelebrationsaltar genutzt werden konnte, wanderte der Tabernakel in aller Regel an die Seite oder in eine
Seitenkapelle. Eine Zeit lang schien der in kurzer Zeit erreichte Standard unwidersprochen. Gelegentlich geduRerte
Kritik wurde ignoriert. Erst in jingerer Zeit artikulierte sich von unterschiedlicher Seite ein Unbehagen gegenuber der
standardisierten Anordnung der liturgischen Versammlung und ihrer Orte, wobei auch zunehmend die Gegensatze in der
grundsatzlichen Auffassung zutage traten. Insbesondere der durch bloRe Ummdblierung des liturgischen Raums
erzeugte Buhnencharakter und die Inszenierung eines stdndigen Gegenibers von Priester und Gemeinde erweist sich
als ein Problem, das durch die ,Wiederentdeckung“ der Orientierung beim Gebet noch verschérft wird. Der Kongress
2006 in Bose befasste sich bereits mit dieser Thematik (Liturgischer Raum und Orientierung). Es ist evident, dass viele
konkrete Raumordnungen ein problematisches Verhalten der Akteure, besonders der priesterlichen Leiter der
liturgischen Versammlungen, auf ungute Weise unterstiitzen. Die eigentliche, hdchst anspruchsvolle Gestaltungaufgabe
besteht darin, die der christlichen Liturgie innewohnende Gegensatzlichkeit von Nahe und Distanz, Verhullen und
Enthillen, Kult und Kommunikation so zu inszenieren, dass die Akteure in einem angemessenen Rollenverhalten
unterstutzt werden. Dies gilt insbesondere fur das rechte Verstandnis des Priesters in seinem Handeln ,in persona
Christi“. Die fortwdhrende Frontalsituation an der Sedilie, am Ambo und am Altar im Gegenlber zur Gemeinde suggeriert
ein Rollenverhaltnis, als sei der Priester stindiger Représentant Christi in allen Vollziigen. Dabei steht er wie die
restliche Gemeinde als Sinder vor Gott, ruft den Kyrios Christus an, richtet das Gebet durch Christus an Gott, den Vater,
ist Horer des Wortes bei den Lesungen und — wenn ein Diakon mitfeiert — selbst beim Evangelium, ist Leiter, aber auch
Mitbeter bei der Oratio Fidelium, spricht das Hochgebet im Namen der Kirche. Auch die Verba Testamenti sind keine
isolierten Konsekrationsworte, sondern eingebunden in die narratio (Einsetzungsbericht), welche wiederum Teil des
grofRen Dankgebetes durch Christus an den Vater ist. Deren theologischen Nukleus bildet die Bitte Uber die Gaben und
die Kommunikanten, damit letztere hineingenommen werden in die grof3e Bewegung durch Christus im HI. Geist zu Gott,
dem Vater, wie dies die Schlussdoxologie in Wort und Geste zum Ausdruck bringt. Dass der Priester bei der Kommunion
Empfangender ist wie alle anderen auch, kommt heute leider nicht mehr zum Ausdruck wie noch im ersten Jahrtausend,
als auch der Priester sich die Kommunion nicht selber nahm, sondern sie aus der Hand eines anderen (des Diakons)
empfing.

Die ars celebrandi als Anforderung an Feiernde und Raum

Die ars celebrandi besteht wesentlich in der personalen Prasenz bei gleichzeitiger Ricknahme der Individualitat im
Dienst an einem anderen, eine Platzhalterfunktion, deren primare Aufgabe darin besteht, dem anderen Raum zu geben.
Der liturgische Raum muss daher so beschaffen sein, dass er offen ist fir die Begegnung mit dem anderen, mit Christus,
und durch ihn mit Gott. Das ist der Sinn der Orientierung des Raums, der so zur Schwelle wird Uber die Grenze des
Erfahrbaren hinaus. Selbst die christlichen Zentralbauten sind orientiert. Wo es sich nicht um Baptisterien oder
Memorialbauten handelt, ist die Mitte frei (byzantinische Kreuzkuppelkirchen, barocke Zentralbauten), wird die vertikale
Offnung des Raums zum Symbol der Offnung der betenden Gemeinde gegeniiber dem Geist Gottes, zum epikletischen
Gestus.

Damit stellt sich fur die Disposition des Kirchenraums die Aufgabe, Ausrichtung und Zentrierung, Longitudinalitat und
Zentralitat, in eine spannungsvolle Beziehung zu setzen. Diesen gegensétzlichen Anforderungen an den Raum stérker
zu entsprechen, dienten zahlreiche Uberlegungen der vergangenen Zeit hinsichtlich des ,Communio-Raums* und nicht
wenige Realisierungen dieses Raummodells vor allem in Frankreich und Italien. Dass es kein Raumkonzept gibt, das

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



allen kommunikativen Erfordernissen der verschiedenen Teile der Messe und der anderen Gottesdienstformen
gleichermal3en entspricht, war von vorneherein klar. Erfahrungen mit solchen Raumen und ihre Reflexion fiihrten jedoch
schon zu Modifikationen des bipolaren Grundkonzepts, die den verschiedenen Anforderungen starker entsprechen, so
die U-férmige Anordnung der Versammlung mit dem Altar im Brennpunkt und dem Ambo an der offenen Seite. Die
Diskussion verschiedener Losungswege und Erfahrungen in Bose auf internationaler Ebene zeigte wieder einmal, dass
der ,andere Blick" hilfreich ist fur die Entkrampfung verhéarteter Positionen und einen Beitrag leisten kann fir die
Erneuerung der Kirche aus dem Geist der Liturgie.

ALBERT GERHARDS

Seminar fir Liturgiewissenschaft, Universitat Bonn

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3



