Ortodossia e questione ecologica

Stampa
Stampa

XX Convegno Ecumenico Internazionale

XX Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
L'UOMO CUSTODE DEL CREATO

Bose, 5-8 settembre 2012

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

Ortodossia e questione ecologica
L'Osservatore Romano, 7 settembre 2012
di AMVROSIJ JERMAKOV

Negli ultimi due decenni il mondo ha visto una profonda crisi ecologica, le cui testimonianze piu evidenti sono il
cambiamento climatico, la perdita di diversita biologica e I'inquinamento delle risorse naturali, cui va aggiunto il crescente
divario tra ricchi e poveri, insieme alla mancanza a livello mondiale di una politica ponderata per la tutela del’ambiente.
L’ecologia € la scienza delle interazioni che gli organismi hanno tra di loro e con I'ambiente circostante. Quale contributo
puo dare la teologia ortodossa alla comprensione dei problemi posti dalla crisi ecologica globale? Purtroppo nel mondo
di oggi vi sono diversi pregiudizi e stereotipi riguardo al tema «cristianesimo ed ecologia ». Spesso si sente dire che I'idea
cristiana di un Dio trascendente riduca il valore del mondo circostante, oppure che, ritenendo 'uomo creato a immagine
di Dio, lo consideri un padrone che possa dominare la natura a proprio arbitrio. Oggi € evidentissimo che la soluzione del
problema ecologico non stia nel campo della tecnologia, ma in quello dell’etica. Una delle idee basilari dell'ortodossia é
che Dio Creatore, amando l'uomo, creo I'universo come «cosa molto buona» (Genesi, 1, 31) e 'uomo a sua immagine e
somiglianza. Percio, nella tradizione cristiana non vi & alcuna contrapposizione tra materia e spirito, corpo e anima, tra
mondo presente e realta metafisica. Vi € un profondo legame tra il Creatore e la creazione, un legame che implica di
servire il primo e di rispettare la seconda.

Il “dominio” dell'uomo sulla natura, di cui parla la Bibbia, non ha carattere assoluto, non significa arbitraria tirannia. Il
nostro “p 0ssesso” non € irresponsabile, fine a se stesso ed egocentrico ma liturgico: & dato per un compito concreto.
Dio ha immesso nella creazione una struttura interiore, che & responsabilita del’'uomo rispettare e custodire. Ecco
perché & importante iniziare ,a parlare di ecologia muovendo dalla visione teologica del rapporto tra 'uomo e la natura.
Per gli antichi ,greci la natura era una forza cieca e impersonale, indifferente all'umanita, una necessita alla quale
dobbiamo sottostare. L'idea di creazione & profondamente consona all'uomo, alle sue necessita, speranze e sogni, non
e I'idea greca di natura che opprime I'uomo, ma di una casa ben costruita da un Creatore misericordioso. La creazione &
la nostra casa, noi siamo creati in armonia con essa, come ogni essere vivente oggetto del pensiero divino: «Gli occhi di
tutti sono rivolti a te in attesa, e tu provvedi loro il cibo a suo tempo. Tu apri la tua mano e sazi la fame di ogni vivente»

(Salmi 144 [145], 15-16).

Secondo la teologia ortodossa il mondo € un’eredita lasciataci da Dio, e noi stessi siamo i destinatari di questo dono, che
non & solo il creato, ma ben di piu, considerando che Dio dona se stesso in questo dono. E il fatto stesso dell’esistenza
che & mirabile, la creazione sorge dalle profondita del possibile, dal nulla. Basilio il Grande e Gregorio Nisseno
sottolinearono questa differenza di principio tra la cosmologia biblica e la concezione pagana della natura. E 'esperienza
testimoniata dai santi asceti della nostra Chiesa: Serafino di Sarov, Porfirio di Athos e altri. L'umanita & parte primaria
nella creazione, e la sua caduta pud comportare la caduta di tutto I'o rd i - ne creato. D’altra parte, la nostra tensione a
unirci con il Cristo risorto € pegno della futura trasfigurazione di tutta la creazione, «perché Dio sia tutto in tutti» (prima
Lettera ai Corinzi, 15, 28). L'approccio teologico cosi formulato ci consente di evitare un estremo, presente oggi nel
dibattito ecologico: il disprezzo delluomo, secondo cui 'umanita € solo una componente dell’armonia cosmica, un
semplice prodotto delle forze cieche della natura, che conseguentemente in essa deve dissolversi. L’antropocentrismo
teologico colloca la centralita dell'uomo nell'opera di conservare e benedire, non nello sfruttamento e devastazione del
creato. La coscienza odierna di una sacralita della natura pud essere cosi espressa non da una percezione pagana del
mondo, ma da quella contemplazione della natura. Questo profondo rapporto sacramentale verso il mondo materiale ci
conduce ad attuare il profondo legame mistico con Dio e il mondo nella liturgia della Chiesa, in cui si rinnova l'unita tra il
cielo e la terra. Nell'attuale contesto ecologico questa percezione del mistero della creazione si &€ quasi perduta.

Facendo distinzione tra I'essenza misteriosa di Dio e le “e n e rg i e ” divine che tutto compenetrano, dobbiamo

evidenziare sia la trascendenza, sia 'immanenza di Dio: affermare il profondo mistero trascendente dell’essenza divina,
e al tempo stesso parlare delle energie divine, che penetrano e vivificano la creazione, la cui bellezza deve essere attinta

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//#
https://vps.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2012/CEISO2012ITA.jpg
https://vps.monasterodibose.it//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2012/CEISO2012ITA.jpg
https://vps.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1192-2012-uomo-custode-del-creato
https://vps.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1192-2012-uomo-custode-del-creato
https://vps.monasterodibose.it//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1192-2012-uomo-custode-del-creato

come rivelazione dell'eterna Parola divina mediante la quale essa fu operata. Noi tendiamo a parlare di una crisi
“ecologica”, ma questa non € tanto una crisi ecologica, quanto una crisi della nostra percezione della realta, della nostra
visione del mondo. Il superamento della crisi ecologica necessariamente deve presupporre il superamento di quella
visione egoistica, sul rapporto uomo- natura, da cui & stata generata questa crisi. La guarigione della terra &€ impossibile
senza la guarigione dell’anima umana, &€ impossibile ristabilire I'ordine buono della creazione senza ristabilire I'ordine nel
nostro cuore. Dobbiamo porre a noi stessi il problema del nostro atteggiamento personale e spirituale verso tali
questioni. Oggi 'uomo parla di liberta e di consumo, non parla mai di moderazione e ascetismo.

L'ascesi cristiana non presuppone la fuga dal mondo o dalla societa, ma una disposizione della mente e del cuore,
orientata al rispetto e amore per cid che ci circonda. Il consumo smisurato deriva dal nostro estraniamento da noi stessi,
dalla terra, dalla vita e da Dio. L'ascetismo ci permette di attuare un sincero pentimento e quindi iniziare a rivolgerci al
mondo come dono, come creazione. Per assicurare al nostro futuro una vita secondo natura & necessaria una
autolimitazione ascetica, e che la moltitudine di beni materiali venga ridotta solo a quelli utili. Quest’autolimitazione, pero,
deve essere volontaria e consapevole, e non una limitazione calata dall’esterno e priva di dimensione etica. L’ecologia
contemporanea, come questione scientifica e come movimento per la salvezza dell’ecosistema rappresenta
un’espressione molto caratteristica dell'interesse del’'uomo, concentrato su obiettivi pragmatici. La logica di difesa

dell’lambiente naturale & vista come una questione puramente utilitarista. Se noi non difenderemo I'ambiente in cui
viviamo, la nostra stessa sopravvivenza sul pianeta diventera problematica.

Dal punto di vista della Chiesa ortodossa la protezione del’ambiente come creazione di Dio € una suprema
responsabilita dell'uomo, indipendentemente da qualunque vantaggio materiale o finanziario che questa protezione
potrebbe portare. Dobbiamo accentuare I'attenzione su una determinata gerarchia di valori, sulla base della quale sia
possibile formulare anche le regole del comportamento pratico. Questo pu0 attuarsi solo se noi riconosciamo la presenza
di un determinato significato della vita e dell'universo. La questione delllambiente non pud essere solo una questione
politica o tecnologica. Essa € anzitutto una questione religiosa e spirituale. Solo in questo contesto possiamo parlare di
una “etica ecologica”, che deriva non da codici di comportamento razionalistici, ma dalla necessita del’'uomo di amare e
di essere amato nella relazione personale. Il logos della creazione €& un invito, rivolto da Dio all’'umanita, un invito a una
relazione personale con Lui. Affinché 'umanita raggiunga una tale coscienza, € necessario che la consapevolezza
teorica divenga conoscenza esperta e un atteggiamento di tutta la societa. Oggi questo orientamento religioso sulla
tutela del creato deve estendersi a ogni aspetto della vita economica e sociale.

AMVROSIJ JERMAKOV

Vescovo di Gat?ina
Chiesa Ortodossa Russa

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



